تأليف صدرالدينالشيرازي المجلد الرابع و الخامس آيةالله حسن حسن زادهالاملي

## عَ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِي الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمِينَ الْمُعْمَالِ الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا لِلْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَ الْمُعْمِينَ الْمُعْمِينَ الْمُعْمِينِ الْمُعِلَيْنِ الْمُعْمِينِ ا









فلسفه بPHILOSOPHY

حسن زاده آملي، حسن، ١٣٠٧ \_

الحكمة المتعالية فيالاسمفار العقلية الاربعة / تأليف صدرالدين شميرازي؛ تصحيح و تعليق عليه حسن حسنزاده الأملي . ـ تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي؛ سازمان چاپ و انتشارات، ١٣٧٤.

ISBN 964  $-422 - 538 - 4 ( \ \ \ )$ 

(دوره) ISBN 964-422-540-6

Al-Hikmat Al-Mote'āliya

Fi Al-Asfar Al-Agliyah Al-Arba'a

ج. فهرستخویسی بر اساس اطلاعات فیبا.

يشت جلديه انگليسي:

جاب اول: ۱۳۷۲. جاپ دوم: ۱۳۷٤. چاپ سوم: ۱۳۸۳.

١. صدرالدين شميرازي، محمدين ابراهيم، ٩٧٩؟ - ١٠٥٠ق. استفارالاربعه مانقد و تفسير. ٢. فلسفة اسسلامی دمتون قدیمی تا قرن ۱۶. الف. ایران. وزارت فرهنگ و ارشساد اسسلامی؛ سسازمان چاپ و انتشارات. ب. عنوان. ج. عنوان: اسفارالاربعه.

184/1

ITVE

كتابخانه ملى ايران

ص ٢-س ١. قولـه: الأعراض والجواهر من الأسفار الأربعة ـ

عـنوان هذاالجلـد مـن الأسـفار فى مباحث الجواهر والأعراض فىالنسخ التى عندنا منالمخطوطة و المطبوعة على عدة وجوه، طائفة منها كمايلى:

١- القسم التاني من الكتاب في المقولات وأحوالها.

٢\_المرحلة الحادية عشرة فىالمقولات وأحوالمها.

٣\_ المسلك التالث في احوال المقولات.

٢.. المرحلة في علم الطبيعي.

المسلك الثالث فىالمقولات وأحوالها.

£المرحلة العاشرة فىالمقولات وأحوالمها.

٧\_السفرالثاني فيالجواهر والأعراض.

المدهدة هوالمجلد الثانى فى علم الطبيعى من الأسفار الأربعة. وقد حررنا من قبل فى النكتة ١٩٩٣ من كتابنا «الف نكتة و نكتة» بالفارسية مايلى: «در نسخه هاى جايى سنكى و سربى اسفار در اول جلد دوم چاپ اول و اول چهارم طبع دوم نوشته اند: «المرحلة فى علم الطبيعى» اين عبارت از تصرف و پندار غلط اشخاص است، عبارت صحيح آن مطابق نسخ مخطوط و مطبوع مصحّح ما چنين است: «المرحلة الحادية عسرة فى المقولات و احوالها». اسفار يازده مرحله و ده موقف و يازده باب است، مسراحل در اللهبات احم و جواهر و اعراض است، و مرحله يازدهم آن فقط در جواهر و اعراض است، و ابواب در نفس و جواهر و احراض است، و ابواب در نفس و معاد است، و وجه اين عناوين بر صاحب بصيرت مخفى نيست».

اقدول: قدال المصنف عدس سرّه فى تعليقة على الفصل الخامس من سادسة إلهات الشفاء في اثبيات الشفاء في اثبيات الشفاء في اثبيات الشفاء في اثبيات مسائل علمه إلى صاحب علم جزئي طبيعياً كان أو غيره سيّما في المبحث الذي كان مذكوراً هناك على سبيل الوضع والتسليم لهذا نرفع الحوالات في اكثر المواضع من شرح هذا الكتاب و نوردها بالفعل كما هو عادتنا في كتابنا الكبير المسمّى بالأسفار و هو اربحة مجلّدات كلّها في الإلهيات بقسميها الفلسفة الأولى و فن المفارقات (ط ١ من المطبوع المحجري حص ٢٥٥)؛ و قوله في آخير هذا الكتاب من الجواهر والأعراض من الأسفار في البحث عن المزاج حيث يقبول في اول الفصل الرابع عشر من الفن السادس في علمة ورود البحث عن المزاج في هذا الكتاب: «إن البحث عن ماهية الشيء و عجو وجوده مناسب لأن يذكر في العلوم الإ لاهية، ناص في ذلك ايضاً فعا اشتهر من أن هذا المجلد هو طبيعيات الأسفار فليس بصواب، فتدبّر.

قولسه: «إن الترتيب الطبيعي و أن استدعى تقديم مباحث الجواهر...» وذلك ظاهر لأن وجمود العرض متوقف على وجود الجوهر. وأما قوله ــ قدسسرة ــ : أحدهما أن اكثر أحوالهما الخ، فقسال الفاضل القوشجي في أول المقصد الثاني في الجواهر والأعراض من شسرحه على المتجريد: «ومنهم من قدّم مباحث الأعراض نظراً إلى أنه قديسندل بأحوال بعض الأعراض على أحوال الجواهر كمايستدل بأحوال الحركة والسكون على حدوث الأجسمام و بقطع المسافة المتناهية في زمان متناه على عدم تركّبها من الجواهر الافراد الفريد المتناهية إلى غير ذلك مما يطلع عليه باستقراء مباحث الجواهر، وأيّد هذا بأن تعريف الجسم الطبيعي لايمكن إلا بعد معرفة البعد و الزاوية والقائمة» انتهى.

وأسا قول مد قد تسسر مد و ثانيهما أن معرفتها الخ فيعنى أن معرفة الجواهر شديدة المناسبة فى أن يقع فى العلم الإلهى وجه المناسبة أنّ الجواهر و ان كانت لاقرارلها من حيث ذاتهما المتصركة وطبيعتها المتحركة لكن لها نحواً من التأصل ليس للأعراض كما لا يخفى فالمناسب لشأنها أن تجعل فى جوار الموجودات المتأصلة وهى المفارقات النورية فأخر البحث عنها لكى تذكر قريبة منها فندبر .

و بعد هذا فقد صادفنا تعليقة على المقام قدبرزت من قلم الحكيم المتألمه المولى على المنالمة المولى على المنادري و بعد هذا فقد مضجعه و موافقياً لما أهديناه، و مع ذلك تتبرك بنقلها مزيداً للفائدة قيال قيل مضبعه و النهما أن معرفتها الخ، حاصله أن الموجودات على أقسام منها مايكون في ضعف الوجود بحيث يقرب أن يكون داخلاً في الأعدام كالمفاهيم العاشة والأمور المشتركة بين جميع الموجودات كالوجود والوحدة و الشيئية و نحوها؛ و منها مايكون في غاية الشدة و نهاية المرتبة من الوجود بحيث يكون لامتناهياً عدة و مدة و شدة ايضاً كما في الوجود الواجبي و مايلها من الوجودات المحضة والإثبات الصرفة؛ و منها مايكون متأصلاً في الوجود ولكن يشبه القسم الأول في الضعف حتى يقرب أن يكون منه كالأعراض فناسب أن يلى القسم الأول و يذكر بعده؛ و منها مايكون متأصلاً في الوجود ولكن يشبه القسم الأول و يذكر بعده؛ و منها أن يذكر قريباً منه فلذا قدم الأعراض وأخر الجواهر، هكذا يَنْبغي أن يفهم هذا المقام» انتهى كلامه رفع مقامه.

و قبال المصنف في حاشية على شرح حكمة الإشراق: «اعلم أن العرض عبارة عن وجود النسي، في الموضوع و الوجود مطلقا من عوارض الماهيات و قيد هيهنا باضافتة إلى الموضوع فيكون مفهوم، العرض عرضاً للماهيات التي صدق عليها بخلاف الجوهر فانسه عبارة عن ماهية إذا وجدت في الخارج كانت لافي الموضوع. ولقائل أن يقول ما بال المحكماء لم يفسروا العرض ايضاً على قياس مافسروا به الجوهر حتى يكون جنساً للأعراض كالجوهر، وذلك بأن يقال إن العرض ماهية من شأنها في الوجود أن يكون في موضوع؟ و لمل سبب ذلك أن الإختلاف في أنهاء الوجودات يوجب الاختلاف في الماهية، ثم الأعراض محتلفة في نحو الوجود الذاتي فان الكتيات على اختلافها بحسب الأجناس والأنواع لها نحو خاص من الوجود لذاتها، والكيفيات أيضاً كذلك، وكذا الأعراض النسبية على اختلاف معانيها لها أنحاء أخر من الوجود أضف من الكل حستى زعم بعض الناس أن وجوداتها ليست الآ في العقل فليس للأعراض كلها ماهية مشتركة بين الجميع يتصورها العقل محرداً عن المنصوصيات كما في الجواهر» انتهى.

وكذلك قدافداد الحكيم الإلهى الميرزا بوالحسن الجلوه ـ رضوان الله عليه ـ كما في بعض النسخ المخطوطة عندنا بقوله: «اقول مراده أن الجواهر مشتركة في نحو الوجود والأعراض ليست مشتركة في نحو الوجود وإن كانت مشتركة في مطلق طبيعة الوجود، والإشتراك في نحو من الحدّ موجب لا نتزاع ماهية مالا محالة وأمّا الاشتراك في مطلق طبيعة الوجود لاماهية لها، والدليل على كون الجواهر مشتركة في نحو من الوجود وكون تخالفها بالشدة والضعف والدليل على كون الجواهر مشتركة في نحو من الوجود وكون تخالفها بالشدة والضعف وقدوع كل منها في طول الآخر لا في العرض هو صيرورة الهيولي جسماً و الجسم نفساً والنفس عقلاً بخيلاف الأعراض فإن الكم مشلاً لا يصير كيفاً وهكذا في البواقي، والأعراض وإن كانت مشتركة في نحو الوجود لكن هذا النحو من الوجود ليس وجوداً ذاتياً لها لأن في نحو الوجود المنتمل المجاود المناقي والربطي لكن هذا النحو من الوجود ليس وجوداً ذاتياً لها لأن الربط والتحلق ليس ذاتياً للماهية وإن كانت لازمة لها بهذا المعني يعرض لها الربط والمتحلق ليس ذاتياً للماهية وإن كانت لازمة لها بهذا المعني يعرض لها بحسبالوجود فلا اشتراك بينهما في الوجود.

قال صاحب الشوارق بين الجوهر والعرض فرق دقيق و هو أنَّ ماهية من شأنها سلب الموضوع يدلَّ على معنى لا يمكن زواله عن الذهن مع تعقل ماهية جوهريته بالكنه وهوالذي يعبرعنه بالقيام بنفسه؛ و ماهية من شأنها الوجود في الموضوع لايدل على منع يتنع زوالسه عن الذهن عند تعقل ماهية عرضه بالكنه؛ فإن قلت بل يدلَّ وهوالذي يعبرعنه بسلب القيام بنفسه، قلت ذلك السلب لا يمنع زواله والغفلة عنه مع تعقل تلك الماهية فتأمّل انتهى اعلم أن السيد الداماد \_قدس سرّمة قائل بأن المقولة اثنتان: الجوهر والعرض».

ر مرسى ص ٧ ـس ٣، قولــه: «أحدهـا أن اكـتر أحوالهـا...» وذلـك كمايســندل بأحوال الحسركة والسـكون على حدوث الأجسام، وبقطع المسافة المتناهية فيزمان متناه على عدم تركّبها سـن الجواهر الفردة الغير المتناهية، إلى غير ذلك تما يطلع باستقراء مباحث الجواهر، ولا يخفى عليك أن تعريف الجسم الطبيعي لايكن إلاّ بعد معرفة البعد والزاوية القائمة. ص ٢ ـ س ٣، قوله: «وثانيهما أن معرفتها...» أى ان معرفة الجواهر لكونها متبوعة للأعراض شديدة المناسبة لأن يقع في الربوبيّات دون الفلسفة الأولى فإن دوات الأشياء وأعيانها متبوعة لمفاهيمها فالأعراض نسبتها إلى الى الجواهر نسبة المفاهيم الى الدوات و نسبة العلم بالجواهر الى العلم بالأعراض نسبة الفلسفة الباحث عن الكيفيّات والمفهوسات العامة حصرها إلى العلم الإلهى الباحث عن ذوات الأشياء وأعيانها فكما تقدم الفلسفة المذكورة على الإلهى قدم المصتف علم الأعراض و مباحثها على علم الجواهر و مباحثها على علم الجواهر و مباحثها.

ص ٢ - س ٩. قوله: «اللهم إلا أن تكون...» ضمير الفعل راجع الى السلوب، أى اللهم إلا أن تكون...» ضمير الفعل راجع الى السلوب، أى اللهم إلا أن تكون السلوب عنوانات يشاربها إلى معانى كليّة كما فى تعريف الجوهر و ماهية إذا وجمعت فى الحسارج كانت لا فى موضوع، وهذا المعنى ليس حقيقة الجوهر وذاتمه بل عنوان يشاربه إلى حقيقته، وهكذاالكلام فى غير الجوهر من المقولات. قوله: «وثانيها أن هذه العشرة...» أى الثانى من المباحث الأربعة.

ص ٢ ــس ١٥. قولـــه: «للسبعة الباقية» أى غيرالكم والكيف. و قولــه: «قال واذا اعتبرت...» أى قال صاحبالمطارحات واذا اعتبرت...».

ص ٢ ـ س ١٨، قولسه: «لانها ليست نفس الكسم...» لأنّ الكم نفس المقدار، و الحسركة لا يعتم فيها المقدار بل هي لا بشرط كما أن الجسم الطبيعي لا بشرط و بشرط كونمه محدوداً و مقداراً يكون عين التعليمي فتأمّل. هذا ما أفاده الحكيم المولى على النورى مدره في تعليقة على الأسفار كما في مخطوطة عندنا.

قولمه: «وإن كمان لمهما تقمدُر» أى وإن كان للحركة تقدّر؛ وكذا قولمه بعد سطر: «وإن عرض لمها...» أى و إن عرض للحركة النسبة الى الهمل، أى بالنسبة إلى المحلّ.

ص ـ ۲ ـ س ١٩، قوله : «أقسول هـ ذاالكلام كمايسرد...» أى دليل صاحب المطارحات أى ايراده المطارحات أى ايراده كمايسرد على المتناع الحصر فى الأربعه، يعنى أن كلام صاحب المطارحات أى ايراده كمايسرد على المحسر الذى ذكره صاحب البصائر كذلك يرد ذلك الإيراد على الفلاسفة حيث إنهم لم يجعلوا الحركة مقولة أخرى.

ص ٢ - س ٢٠ قوله: «و الحيل أن الحركة هي عبارة عن نحو وجود الشيء...» اعلم أن جميع الحسركات العرضية على مذاقه راجعة إلى الحركة الجوهرية، والحركة الجوهرية إلى تجدد نفس وجود الطبيعة الجوهرية فالحركة نحو منالوجود لأنها شيئيها الوجودية وان لم يكن من ذاتيات شيئية ماهيتها لأنها تجدد الشيء وتجدد الشيء معنى اضافي اعتبارى كمافي المضاف وهذا معنى كون عروضها تحليلياً فلايكون لتجدد الطبائع الماذية علة بل التجدد ذاتي لها والذاتي لايعال فلايكن أن يفرض وجود الطبيعة بخلاف الإنساقة فإن لهاوجوداً غيروجود موضوعها ولو باعتبار كالأب مثلاً فإن وجود الأب إذالوحظ من حيث نفسه يكون وجود الإنسان و وجود الجوهر، وإذا فرض من حيث إذا لوحظ من حيث المحركات التي تحصل منها النقطة يكون وجود الإضافة فلايرد إن الإنساقة أيضاً غير مستقل الوجود فيكون نحواً من الوجود فلا يصح عدها من المقولات، وبالجملة لايكون لمحركة ما يحاذي جا إلانفس الوجود فالحركة عينالوجود بحسب المتحقق و إن كان مفهومها غير الوجود. هذه تعليقة للحكيم الجلوة ـ ره ـ كمافي نسخة عطوطة عندنا.

ص ٧ ــس ٧٧. قــوله: هوالطبـيعة الــتى تــلحقها الجنســية...» أى تتصف بالجنسية لايجوز أن تكون خارجةً عن ماهيّات الأنواع أى لابدّ أن تكون داخلةً فيها.

ص ۲ ــ س ۲۳. قــولـــه: «ثم قــال فإذن...» أى ثم قال صاحب المطارحات فاذن الأقــرب الخ. و قــوله: «وهــوالـهيئة فهى...» ضمير هو راجع الى غير جوهر، و ضمير فهى راجع إلى الـهيئة.

ص ٣ ـ س ٢٠. قوله: «و هذا معنى قولهم ان النسبة...» وذلك لأن تعقّل الأين يحتاج إلى تعقّل المكان من غير عكس، وهذا بخلاف الإضافة إذ تعقّل كل من الطرفين يحتاج إلى تعقّل الآخر. قوله: «و ثالثها أنه...» أى ثالث المباحث الأربعة. قوله: «والشيخ احتج على ذلك في الفصل الخامس من المقالة الثانية من الفن الشانى من الجملة الأولى من منطق الشفاء حط القاهرة حج ١ حص ٨٢ ـ في تعريف حال عددالمقولات فراجع.

ص ٣ ـ س ٢٤. قولـــه: «وأمّا الفصول البسيطة فهى بالحقيقة...» قدتصدّى المصـّف ــ قــدّسســرَّه ــ للــتوجّه إلى ذلـك المطلـب الأعلى والمرصد الأسنى أعنى أن الفصول البســيطة هى بالحقيقة عبارة عنالوجودات الخاصّة للماهيّات التّوعيّة فىعدَّة مواضع من هذاالكتاب الكريم العظيم. وغيره منسائر مصلّفاته القيّمة:

١- منها فىالفصل التالث من المنهج الثالث من المرحلة الأولى من هذاالكتاب (ج ١ - ص ٤٧٥ مـن هـذاالطـبع): «فإن قلت قد صرّح الشيخ فى إلـهيّات الشفاء وغيرها بأنّ فصول الجواهر لايجب أن تكون جواهر بحسب ماهيتها...».

٢. و منها في اول المطلب التانى من الفصل الثالث من المقالة الأولى من القسم الرابع من هذا المجلب الثانى فاعلم أن الفصول المسلمة مجهولة الأسامى إلا باللوازم، ولا يجموز أن يكون ماهية الفصل غيرماهية الجنس بل الفصول بالحقيقة هى وجودات مخصوصة يلزمها ماهية الجنس...».

" و منها في آخر الفصل السادس من الفن الرابع من هذا الجلد من الأسفار في المقدولات و أحوالها، حيث قال: «تحصيل عرشى: قدسبق منا ماأفادنا الله بإلهامه و فاض على قلبنا بتأييده في مباحث الماهية ما يتنور منه وينكشف أن الصور النوعية هي محسن الوجودات الحاصة للجسمانيات، والوجود بما هو وجود ليس بجوهر ولاعرض...».

۴ـ ومنها ماقال في تعليقة على إلهيّات الشفاء (تعليقاته على إلهيات الشفاء بـ ط المنالر حملى الحجرى ـ ص ٧٣): كلمة عرشية: إن الذي هدانا الله بنوره وأفاض على قلبنا بفضله هـ و أن الصـ ور النوعـيّة ليست بجواهر ولا بأعراض بل هى وجودات خاصّة للجسمانيّات النوعيّة والوجود ليس بجوهر في ذاته ولاعرض...».

تبصرة: يجب فى المقام معرفة الجوهر والعرض على اصطلاح العرفان أيضاً. أي النميز بين الجوهر والمسرض على اصطلاح الفيلسوف و بين الجوهر والعرض على اصطلاح العارف، وذلك لأنّ الصادر الأول يسمى على اصطلاح العرفان باسامى عديدة \_وقد جمست ثلاثمانة و ثلاثة عشر اسماً من أسمائه الكرية من المصادر الروائية والعرفانية وجعلتها كلمتين من كتابي «الف كلمة و كلمة» و هماالكلمتان ٨٥ و ٢٢٨ منه، ومن تلمك الأسماء الكريمة أن الصادر الأولى يسمّى بالجوهر على اصطلاح العارف؛ و ماسواه من العقـل الأول الى المهميولى الأولى عملى اصطلاح الفيلسوف، يسمّى بالعرض؛ و إن شـئت فـراجع فى ذلمك الفصـل الـرابع من فصول شرح العلاَمة القيصرى على فصوص الحكـم للشيخ الأكبر «فى الجوهر والعرض على طريقة اهل الله...» بتصحيحنا و تعليقاتنا علـيه، والكملمة ٣٥٨ من كتابنا «الف كلمة و كلمة»، والله سبحانه فتّاح القلوب و متّاح النيوب.

ص ٣ - س ٣٥، قوله: «فان الدعوى أن كل ماكانت له ماهية متحصلة...» قد تقدم كلامه في ذلك في الفصل التامن من المرحلة الرابعة في الماهية ولواحقها (ج ٢ - ص قدم من هذا الطبع) حيث قبال: «ولايلزم من عدم كونها تحت مقولة الجوهر بالذات اندراجها تحست احدى المقولات التسبع العرضية حتى يلزم تقوم نوع جوهرى من العرض فيان الماهيات البسيطة خارجاً و عقلاً لبست واقعة في ذاتها تحت شىء من الأجناس، ولا يقدح ذلك في حصر المقولات في العشر على ما أوضحه الشيخ في قاطيغورياس الشفاء فإن المراد من الحصار الأشياء فيها أن كل ماله من الأشياء حد نوعي فهو منحصر في هذه المقولات بالذات ولا يجب أن يكون لكل شيء حد وإلاً يلزم الدور أو التسلسل، بيل من الأشياء ما يتصور بنفسها لا بحدها كالوجود و كثير من الوجانيات».

ص ۴ ــ س ٢. قولـــه: «ورابعهــا عن كيفيّة...» أى رابع|لمباحث. حيث قال فى اول المبحــث مــن هــذاالقســـم من|لكتاب: «وفيها مقدمة وفنون... أما المقدّمة ففى بيان عدد المقولات... و فيها مباحث اربعة الخ.

ص ۴ ـ س ع. قولـــه: «بهــا يمكــن معرفة ماهية الكمالمطلق...» يعنى بالكم المطلق اعــمُ مــنالمُتُصــل والمنفصل و اعلم أنه قد تقرّر فيالمنطق أن البسيط لايحدّ لأنه لاجنس لـــه ولا فصـل لــه وانما يعرّف بالرسم أى يذكر في تعريفه من خواصه و مختصاته. والكم لمّاكــان جنــــاً عالــياً فلايمكن تعريفه بالحدّ فتعريفه بالرسم اى تعريف بمختصاته فشرع

بتعديد خواصة.

ص ۴ ـ س ٧. قولـــه: «لابسبب الطبيعة الجسمية العامّة والخاصّة» أماالمطلقة العامّة فلأنها لابشرط، وأما المخاصّة فلأته يلزم انحصار العروض بتلك الفرد المخصوص.

ص ۴ ــس ٩. قولسه: «ولا يوجب لحوقه للجسم تغييراً فيه...» انما قال في هذا القسم لا يوجب، و قال في السانى ولابك في هذا المعنى من حركة وانفعال؟ لأنّ المفروض في الأول توهم الالعراق و الانفكاك و في التانى حدوثهما، فتبصر.

ص ٢ ـ س ١٩ قولسه: «ولايلزم من كون الشيء مهيئاً للمادة...» الشيء في العبارة بمضياللقدار، والمصنف ناظر في المقيام إلى الفصل التاسع من المقالة الثالثة من طبيعيات الشفاء (ط اسن الرحلي الحجري حج ١ ـ ص ١٠٣) حيث قال: «ثم ليس إذا قلنا إن الصورة الكسية تهيّيء المادة للانقسام الذي يخص المادة (أي القسمة الانفكاكية) وجب أن يكون في نفسه ينفسل، ولا أيضاً يجب أن تكون في نفسه ينفسل، ولا أيضاً يجب أن تكون تلك الصورة باقية مع خروج ماتهيئه إلى الفعل فإن الحركة هي التي تقرّب الجسم من السكون الطبيعي وتهيأه له ولا تبقي مع ذلك...» فراجع.

ص ٤ ـ س ٢١، قولد: «إلا بالانستراك الإسمى...» أى بعنى أنَّ قبول القسمة أعمّ من أن عبول القسمة أعمّ من أن يكون بالفعل كما في الكم المنقصل، أو بالقرة كما في الكم المتصل، وذلك لأن القبول في الكم المنقصل بعنى الاتصاف الذي يجامع فعلية الانقسام، و في الكم المتصل بمعنى القوة والاستعداد لحصول الانقسام الذي ينا في فعلية الانقسام فتدبّر.

ص ۴ ــ س ۲۳، قولمـــه: «فصل فىالفـرق...» أى فى وجــو، الفـرق بــبن المقدار و الجســـــية. و قــوله: «اريصة سـنها مبنية على نفى الجزء...» و هـى الأربعة الأولى؛ فقوله: «فــالأول أن الجســـم الواحد...» مبنى على نفى الجزء الذى لايتجزّى لأنه لو ثبت الجزء كان ذلك التغيير عائداً إلى اختلاف حال الأجزاء فى تركيبها فتدبّر.

ص ۴ ــ س ۲۷، قولـــه: «و أنّ أمثال هذه الأشكال المختلفة لامساواة لــها بالحقيقة إلاّ بــالقوة...» وذلــك لأنّ المــــاواة فرع الانطباق. ولايكن الانطباق بالفعل بينالمــــقيـم والمــــتدير أصــلاً وكــلا مــنافىالانطـباقى بالفعل؛ وبعبارة أخرى أن المـــاواة بالفعل أثما تحصل بالانطباق ولايتطبق الكرة على المكعب؛ قال الفخرال ازى: المقدار إما أن يكون واجباً فيه أن يكون واجباً و محال أن تكون المساواة واجباً فيه أن يكون مساوياً المعتقدر وإما أن لايكون واجباً، و محال أن تكون المساواة واجبة لأنه رجما كان اصغر مقداراً لما هواكبر منه فإذن صح أن يكون مخالفاً لبعض ماينتقدر به، وليست تلك المقدرية بغس الجسمية التي يستحيل أن يخالف جسم فيها جسماً فنلك المقدرية أثما بأمر زائد على الجسمية.

ص ۴ ــس ۲۸. قولـه: «وهذاالمسلك لايحتاج إلى تعاقب المقادير...»كمافى الشمعة المتشـكُلة بأشكال مختلفة يتوارد عليها الأبعاد الطولية والعرضيّة والعمقية مع اثبات ذاتها فى حدّ جسميتها فيدل على كون تلك المقادير زائدة كما اشير اليها آنفاً.

ص ۴ ــس ۳۹. قولـــه: «كمــايظهــر بــأدنى تــأمل» لأن المقادير المخصوصة أيضاً مشتركة فىأصل المتقدّرية ومختلفة فىمقادير مخصوصة أخرى وهكذا.

ص ۴ ـ س ٣٣. قولسه: «وسبتعلم وجـه انحلالسه» في قولسه الآتي في هذاالفصل المعـنون بالحكمة المشرقية حيث قال: «حكمة مشرقية: إن الذي أفاضالله علينا من بحر فضلـه...».

ص ۴ ـس ۳۵، قولسه: «والإيبراد المذكبور...» اى الايبراد المذكبور عن صاحب حكمة الإشراق متوجه عليه ايضاً.

ص ۵ ـ س ع. قوله: «بسبب غيرالجسمية» أي بسبب التناهي.

ص ۵ ـ س ۲۵. قولـــه: «وبهذا يعلم وجه اندفاع الإشكال...» اى الإشكال الوارد عن صاحب حكمة الاشراق علىالوجه الثانى و الثالث جميعاً.

ص ۵ ـ س ۲۵، قولــه: «فصل فى تقسيم الكم الى المتصل والمنفصل...» هذاالفصل بمنامه منقول من الفخر الرائل وط بمناه الثالث من الفن الأول من المباحث المشرقية للفخر الرازى (ط حيدر آباد الدكن ـ ج ١ ـ ص ١٧٨).

ص ۵ ـ س ۲۶، قولـــه: «فـنقول يطلق لفظ المتصل...» أقول ماأفاده في لفظ المتصل مــنالوجوه فهو ملخص ماأفاده المحقق الطوسى في شرحه على الفصل السادس من النمط الأول مــن اشـــارات الشيخ الرئيس. قولـه: «والمنفصل يقابلــه في كلا المعنيين» المنفصل مالا يمكن أن تضرض فيه أجزاء تبتلاقي على الحدود المشتركة التي كانت بداية لجزء ونها يمة لجزء ونها يمة المنتفرة المتناهية بالقوة لأن الانقسام في المنفصلات فعلمية والقوة أنما كانت في الامتداد المتصل كما أنّ الحدّ المشترك أنما هوفي الاستداد المتصل وليس في المنفصلين حدّ مشترك ضرورة أنه ليس للأربعة والسنّة اللّذين هما جزء ان للعشرة حدّ مشترك كما لخطوط المغروضة في السطح أوالنقاط المغروضة في المنطح أوالنقاط المغروضة في المنطح أوالنقاط المغروضة في السطح أوالنقاط المغروضة في السطح أوالنقاط المغروضة في المنطع.

ص ۵ ـ س ۳۳، قولسه: «والثخن لأنه حشو مابين السطوح...» الثخن كالعنب اسم لحشــو مــابين الســطوح وللأمر الذي يقابلــه رقّة القوام، وراجع فىذلك الفصل السادس منالنمط الاول من اشارات الشيخ الرئيس و شرح المحقق الطوسى عليه.

ص ۵ ـ س ۳۵ مقوله: «ضلاف مأخذ امتداده» وهوالطول. وقوله: «وستعلم أنه بحرد تمشيل» اى هو مجرد تمثيل رياضى فلايرد عليه أنه يلزم أن تكون النقطة جوهرية وهى باطلة: على أن النقطة نهاية الخط والخط نهاية السطح، والسطح نهاية الجسم و نهاية الشيء متأخرة وجوداً عن ذلك الشيء فكيف تكون علة لوجودالشيء؟!.

ص ٤ ــ س ١٣. قولـــه: «وأسا السقل والخفّـة...» اقول: كلامه في الثقل والخفّة هو خلاصــة ما أفاده الفخرالرازى في الفصل السابع من الفنّ الأول من المباحث المشرقية ــ ج ١ ــ ص ١٨٧ ــط حيدرآباد الدكن.

ص ٤ ـ س ٢٣، قوله: «فهذاالمعنى...» يعنى بهذاالمعنى النسبة.

ص ٤ ـ س ٢٠. قوله: «و من عادة القوم أن يذكروا هاهنا معانى الطول...» قالوا الطول لـــ خمسة معانى الطول...» قالوا الطول لـــ خمسة معان: الأول الامتداد الواحد كيف كان، الثانى الامتداد الذي يفرض أولاً. التالت أطول الاستدادين المحيطين بالسطح، الرابع البعد الآخذ من رأس الآدمى الى تحيطه».

والعسرض لسنه مصنان أربعة: الأول المقدار الذي فيه بعدان. التانى البعد الذي يفرض مقاطعناً لبعد آخر فرض أولاً، الثالث أقصر البعدين المحيطين بالسطح. الرابع البعد الآخذ من يمين الحميوان إلى شمالمه. والعمــق أيضــاً لـــه معـان أربعـة: الأول الـشخن الذي يحصره السطوح. التاني البعد المقاطع للبعدين المفروضين أولاً. الثالث النخن الذي يحصره السطوح بشرط الأخذ من الفــوق إلىالســفل، الــرابع الــذي يحويه قدام الإنسان و خلفه؛ وان شئت فراجع الفصل الحنــامس مــن الفــن الأول منالمباحث المشرقية للفخرالرازي فيالطول والعرض والعمق (ج ١ ــص ١٨٣ من ط حيدرآباد الدكن).

ص ۶ ـ س ۳۳. قولــه: «فصل فى ماليس بكم بالذات...» ناظر الى الفصل السادس مـن الفسن الأول من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ج ١ ــص ١٨٤ من ط حيدر أباد الدكن).

ص ٤ ــ س٣٣. قوله: همثل الأمور التيعددنا» كالمساواة والمفاوتة.وامثالذلك.

ص ٧ ـ س ٧، قولــه: «والــثانى أن الــذى تتفاوت فيه...» عبارة المباحث المشرقية للفخر هكذا: «ان الذى تتفاوت فيه القوى بحسب المدة وكان الصواب: بالإبقاء الزمانى بحسب الشدة (هكذا، وكأن الصواب: بالإبقاء الزمانى بحسب المدة؛ وفي نسخة مخطوطة عتيقة من المباحث المشرقية موجودة في مكتبتنا غير مذكورة كلمة «بحسب الشدة»).

ص ٧ ــ س ٢٠، قولسه: «سن شــأنه أن يكــون متصلاً...» أى من شأنه أن يكون متصــلاً إمّا بحق نوعه أى الصورة النوعيّة كالعناصر، أو بحقّ جنسه أى الصورة الجسميّة كالفلك.

ص ۷ ــ س ۲۵. قولـــه: «فصــل فی أن الکــم لایقبل الاشتداد...» ناظر الی الفصل الـــــابع مــن/الفن الأول من/لمهاحث المشرقية ـــ (ط حيدرآباد الدكن ـــج ۱ ــ ص ۱۹۰ فراجع.

ص ٧ ـس ٧٧، قولمه: «بحسب اختلاف الموضوع لهما...» اى بحسب اختلاف الموضوع للكمّ والكيف فى حدّ نفسه. وقوله: «ثم ان فضيلة شى...» اى زيادة شىء على شىء آخر من نوعه الخ.

ص ٧ ـ س ٣٣، قوله: «قال الشيخ في الشفاء...» عبارة الشيخ ـ رضوان الله عليه \_

فى آخـر الفصـل الـنانى مـن المقالة الرابعة من الفنّ الثانى من قاطيقورياس منطق الشفاء هكـذا: «فيجـتمع مـن هـذا كلــه أن لاتضاد فى الكم، وكذلك ليس فى طبيعته ضعف و الستداد ولا تنقّص ولا ازدياد، لست أعنى بهذا أن كئية لاتكون أزيد من كمية وأنقص مـن كميّة ولكن أعنى أن كمية لاتكون أشدّ وأزيد فى أنها كميّة من أخرى مشاركة لـها فلائلائــة أشــد بثلاثية من ثلاثة، ولا أربعة من أربعة، ولا خط بأشد خطيّة أى أشد فى أنـه ذوبعـد و احد من خط آخر وإن كان من حيث المعنى الاضافى ازيدمنه أعنى الطول الإضافى الج.

بيان: قولسه: «ليس في طبيعه...» أي ليس في طبيعته و ماهيته تضعف الخ. قولسه: «لاتكنون ازيند من كمنية أوأنقنص من «لاتكنون أزيدمن كمنية أوأنقنص من حيث الوجنود، ولكن أعنى أن كمينته لاتكون أشد وأزيد في أنها كمية اى من حيث الماهية من أخرى تكون تلك الأخرى مشاركة لها، ولا خط أشد خطية أى أشد في أنه ذوبعد واحد من خط آخر وان كان الخ.

ص ٨ ـ س ٣، قوله: «فانّ الجوهر الاضدّله...» سيأتى الفصل السادس من الفن الرابع في البحث عن احكام الجواهر وأقسامها الأولية في ذكر خواص الجوهر، منها أنه الاضدّله الخ.

ص ٨ ـ س ٣، قول ـ د «فصل في تناهى الأبعاد ...» يجب أن يعلم أولا الفرق بين تناهى الأبعاد على اصطلاح العارف، وبين عدم تناهى الأبعاد على اصطلاح العارف، والفرق بين الكلام في المقام في اتبيات تناهى الأبعاد على اصطلاح الفيلسوف؛ والفرق بين الاصطلاحين أنّ البعد على اصطلاح الفيلسوف يختص بالعالم الجسماني فقط أي العالم الجسماني هل هو متناه أو غير متناه؟ فأقام الفلاسفة ادلّة على تناهى أبعاده؛ وأمّا البعد على اصطلاح العرفان فهو النّفس الإلهى أي الصادر الأول الذي هورق منشور لجميع على اصطلاح الوجودية و ما عليه من تلك الكلمات الوجودية فأقام العرفاء أدلّة على عدم تناهى الأبعاد بهذا المعنى؛ قال العلامة القيصري في شرحه على الفص العيسوي من شرحه على الفص العيسوي من شرحه على الفص العيسوي من شرحه على الفص العيسوي الشيخ الاكبر (ط امن الحجوري ـ ص ٢٣٥) ما هذا الفظاء

«واعلم أن كل من علم هذه المباحث النفيسة النفسية ظهر لمه كون الخلاء محالاً كما هو مقرر عبندا لمحكماء أيضاً إذاو خبلا النفس الرحماني عن الصورة لاندكت الجبال وانشقت السيماء لتخلّى الحق بارتفاع تلك الصورة الحجابية، وظهر لمه وجود الهيولى الكلّى و عروض الصور الروحانية والجسمائية عليه؛ و كون الصور السماوية قابلة للتبديل والتغير بتجلّيه و اظهاره لمها صورة أخرى؛ وكون الأبعاد غير متناهية إذالنفس الإلهي غير متناه كما قال ألم ترالى ربك كيف مدالظل ولوشاء لجعلمه ساكناً أى منظماً لكنّه ماشاء انقطاعه فما انقطع؛ وأن فوق الأطلس المسمّى بالعرش الكريم أجسام نورية كالمرش المجيد وكرسية والعرش العظيم كما صرّح في الفتوحات به؛ و منتهاها من كالمرش المجدد ولرب المطلق هما الله عمايقول الظالمون المحجوبون علواً فسبحان ربّك رب المرزة عمايصغون و تعالى الله عمايقول الظالمون المحجوبون علواً.

وجملة الأمرأن البعد في اصطلاح العرفان هو ماسوى الله سبحانه و هذا البعد غير متناه، والفيلسوف الإلهي يوافقه أيضاً في كون ماسوى الله غير متناه كما قال عز من قائل «قل كمل يعمل على شاكلته» فكما أنه سبحانه غير متناه فكذلك آياته غير متناهية، و لكن السبعد على اصطلاح الفيلسوف هو العالم الجسماني وهو قائل بأنه متناه، وأقام الفلاسفة على الصلاح الفيلسوف هو العالم الجسماني وهو قائل بأنه متناه، وأقام الفلاسفة على ذلك أدلة والحق في ذلك ماحررناه في تعليقة على اول الفصل الثالث من المقصد المتافى من «كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد» (ط ٧ ـ ص ٢٥٥). كما يلى: «أقول: أماتناهي الأبصاد الجزئية أي الأجسام الجزئية فهو قريب من الأوليات كتناهي كرة الارض وغيرها من الفناصر والكواكب؛ وأما تناهي الأبعاد بعني أن العالم الجسماني ينتهي في جميع الجهات إلى محدّب هو عدد الجهات و بعده لاخلاء ولا ملاء فدون انساته خرط القمتاد؛ والأدلة الى تحديب هو عدد الجهات وبعده لاخلاء ولا البرهان السبات خرط الشيد السمر قندي، السرهان الذي أقامه السيد السمر قندي، والبرهان الكام الفي، والدي أقامه صاحب التلويحات، ويرهان التخليص، وبرهان المسامنة. وقد حررتها وبيّت وجوه عدم قاميتها في المدّعي في كتابنا الموسوم بالف نكتة و المسامنة. وقد حررتها وبيّت وجوه عدم قاميتها في المدّعي في كتابنا الموسوم بالف نكتة و

نكتة فاطلبها من النكتة الثالثة والثمانين والستماتة منه».

وأقول: تلمك النكتة المشاراليها فىالتعليقة هى رسالة لنا فىموضوع تناهى الأبعاد. وكتابهنا «المف نكتة ونكتة» وإن كان قد طبع عدة مرآت ولكنّى أرى نقل هذه النكتة العلميا فى المقمام صواباً تسهيلاً لعممل الطالب المحقّق فى معرفة أدلّة تناهى الأبعاد، وهى مايلى:

«نكته ۱۸۳: شيخ رئيس در فصل هشتم مقاله سوم طبيعيات شفاء (ط ۱-ج ۱ ـ ص ۹۹) گويد: «إنه من المستحيل أن يكون مقدار أوعدد في معدودات لها ترتيب في الطبع أوفي الوضع حاصلاً موجوداً بالفعل غير ذي نهاية...».

بدان که در تناهی ابعاد براهین متعدد إقامه کردهاند، صاحب اسفار در فصل هشتم فین آول جواهیر و اعراض آن گوید: «فصل فی اثبات تناهی الأبعاد و علیه براهیس کثیرة نذکر منها ثلاثة: الأول وهوالمعول علیه...»؛ این برهان که معول علیه بدنظر آن جناب است برهان مسامته است، و برهان دوم از آن ثلاثه برهان سلمی است، و برهان دوم از آن ثلاثه برهان سلمی است، و برهان موم برهان مخررازی در میاحث مشرقیه است (ط حیدرآباد دکن هند ـج ۱-ص ۱۹۲).

برهان سلّمي را بهاختصار گذرانده است و فرمود: وقد شرحناه ومايرد عليه وما يمكن الذب عنه في شرح المهداية.

براهیسن تناهی ابصاد تما بدان حات که در کتب فن دست یافته ایم عبارت اند از: بسرهان سُلمی، و ببرهان ترسی، و برهان مسامته که همان برهان موازات است، و برهان تخلیص، و ببرهان تغلیص، و برهان تعلیص، و برهان تعلیص، و برهان که شیخ بهاشی در کشکول (ط نجمالدوله، ص ۳۵۱) از سیّد سمرقندی نقل کرده است، و برهان لام الفی که از خود آن جناب اعنی شیخ بهائی است و در کشکول (ط یاد شده، ص ۳۲۹) نقل فرموده است، و برهانی که شیخ اشراق در تلویحات إقامه کرده است و آن را برهان عرشی خوانده است.

برهان ترسى مستنبط از برهان سلّمي است وهماتوأمان يرتضعان من ثدي واحدة.

و برهان تخلیص عکس برهان مسامته است، و خواجه طوسی در تجرید دو برهان إقامه کرده است که اولمی برهان تطبیق است، و دومی بازمآل آن به سلّمی و ترسی است.

برهان سلمی و برهان تطبیق مبتنی بر قضایا و قواعد هندسی نیستند بخلاف براهیسن دیگر یادشده لذا برهان سلمی را شیخ در فصل یازدهم نمط اول اشارات در اثبات تناهی ابعاد آورده است و در آن حسن صنعت بکار برده است که بطور طبیعی بـ فون إعصال هیچگونه اصطلاحات علمی از هندسی و جز آن در کمال إحکام و إتقان تقریر فرموده است؛ و در حقیقت نقصی را که در زبر یونانیان در بیان برهان سلمی وجود داشته است تکمیل کرده است.

الف \_ برهان سُلمی: در کتب یونانیان برهان تناهی ابعاد بدین صورت است که فـرض شـود از یک نقطه دو ضلع مثلث تا بی نهایت امتداد یابد مُدّعی برآن اثبات گـردد که در صورت امتداد بی نهایت دو ضلع مثلث، لازم آید بُعد غیرمتناهی بین حاصرین که دو ضلع مثلث اند محصور گردد.

براین فرضیه آیراد شده است که هر کم متصل قابل انقسام غیرمتناهی بالقوه است، پس هرگاه مقدار معینی مثلاً یک متر به أجزای غیرمتناهی آن تجزیه و تقسیم گردد، وانفراج دو ضلع مثلث مفروض یعنی بُعد بین آن دو به أجزای غیرمتناهی یک متر مفروض ازدیاد یابد، دراین صورت بُعد غیرمتناهی محصور بین حاصرین نگردیده است هر جعند امتداد دوضلع مثلث غیرمتناهی است و بعدی هم که در میان آن دو قرار گرفته است به اجزای غیرمتناهی است و حال این که مجموع آن به یک متر نمی رسد زیرا که یک متر قابل انقسام غیرمتناهی است و تقسیم و اقسام غیرمتناهی آن بین ضلعین قرار گیرند غیرمتناهی آن بین ضلعین قرار گیرند معجموع آنها یک متر است که آن تزاید ابعاد بین ضلعین علی سبیل تناقص ابعاد معجموع آنها یک متر مفروض است و خلاصه تزاید علی سبیل تناقص است.

ایسن بسرهان ناتمام در کتب علمای اسلام با شرایطی خاصی ٔ تمام و بهنام برهان

سکلمی نامیده شده است و در فصل هشتم از مقالهٔ سوم طبیعیات شفاء (ج ۱ - ص ۱۰۱ ط ۱ رحلمی) و در شرح فخررازی و خواجه طوسمی براشارات شیخ به أتم وجه بیان شده است؛ و در تقریر آنان تزاید ابعاد علی سبیل تزاید است که مقدار واحدی را مثلاً یک ذراع و یا یک متر را یکه ثابت قرار می دهیم، و متعاقباً بین آن دو ضلع هر یک از زیادات بعدی زیادات قبلی را حافل است، و همچنین زیادات الی غیرنهایة به مقدار آن واحد ثابت بین ضلعین أفزوده شود تا بعد متزاید بین دو ضلع مشتمل بسر زیادات غیرمتناهی شود تا امتناع لازم آید أعنی بعد غیرمتناهی محصور بین حاصرین لازم آید.

در ایس برهان کأن دو ضلع مذکور دو بازوی نردبان و هریک از زیادات متعاقب بهمقدار واحد ثابت بلسههای آنند که بدیس جهست مسلمی نامیده شده است بدین صورت:

تبصره: ایراد و اعتراض مذکور بر برهان تناهمی ابعاد بدان نحو که در صحف پیشینیان و یونانیان تقریر شده است. شبیه ایراد براصل اقلیدس است ولکن بهنحو

تعـاکس؛ و بــهـعـبارت دیگــر برهان تناهی ابعاد بهتقریر قدماء با اصل اقلیدس در اعتراض مذکور متشارک و متعاکساند.

اصل اقلیدس که مصادره معروف اقلیدس درباره خطوط غیرمتوازی است. اقلیدس در مقدمه اصول که در حدود است

اهدیدش دو معدت العبدون ک دو سهود الله گوید: هر دو خط مستقیم دیگر بر آنها واقع شده است یعنی با آن دو تقاطع • کرده است، و دو زاویه داخله یعنی مجموع آندو در یکسی از دو جهست تقساطع خسط مستقیم با آندو خط، از دو قائمه کمتر باشد، آن دو خط اگر در همان جهت امتداد یابند باهم نلاقی خواهند کرد، مثل دو خط ۱ ب ۱ ب جد د ـ درجهت \_ب، د ـ .

خواجه طوسی در تحریر اصول اقلیدس پس از نقل اصل مذکور ـاعنی اصل اقلیدس ـ گوید: این قضیه نه از علوم متعارفه است، و نه از علومی که در غیر علم هندسـه معلـوم مـیگـردد، پـس سزاوار این بود که اصل مذکور در مسائل کتاب ترتیب داده شود.

غرض خواجه این است که این قضیه ضروری و بدیهی نیست که در اثبات آن نیاز به برهان نباشد؛ و نیز از مطالبی نیست که در غیر علم هندسه میین شود و در هندسه به عنوان اصول موضوعه تلقی گردد، پس حق این بود که اقلیدس آن را در مسائل کتاب آورده بود و در جایی مناسب آن را ترتیب می داد نه در مقدمه کتاب به عنوان اصل موضوع که یکی از اصول موضوعه باشد؛ اشتهار این قضیه به اصل اقلیدس، اصل به این معنی است که گفته آمد.

اعــتراض بــر اصــل اقلــيدس اين اسـت كه آن دو خطّ مفروض درعين-حال كه متوازى نيستند، در اين حكم با دو خط متوازى شريك باشند كه از همان جهت ــ ب د ــبىنهايت امتداد بيابند و با هم تلاقى نكتند.

و متشارک و متعاکس بودن برهان یادشده با این اصل در اعتراض مذکور بدین بیان است که در برهان مذکور دو خط متقاطع از نقطه تقاطع تا بینهایت امتداد بیان است که در برهان مذکور دو خط متقاطع از نقطه تقاطع تا بینهایت امتداد بیاب خد غیرمتناهی دو ضلع قرار نگیرد؛ چون هر مقداری متناهی به اقسام غیرمتناهی تقسیم گردد و به فراخور این اقسام آن دو ضلع جسته جسته تا بینهایت انفراج یابد و بعد غیرمتناهی محصور بین حاصرین (دوضلع مذکور) نگردد، یعنی اصلاً بعد غیرمتناهی یک مقدار متناهی یک مقدار متناهی یک مقدار متناهی در بین آن دو قرار گرفته است و به تزاید آن اجزاء، ابعاد نیز متزاید بلکه

غیرمتناهمی است فتبصر؛ به عکس این فرض آن دو خط مفروض اصل اقلیدس در جهت ـ ب د ـ جسسته جسته با یکدیگر نزدیک بشوند و به همین نحو نیز تا بی نهایت امتداد بیابند و با هم تلاقی نکنند.

دانشمندانی قبل از اسلام و بعد از اسلام در پیرامون این اصل اقلیدس رسالمها نوشتهاند، از آنجمله ابن هیشم و خیامی (خیام معروف) و خواجه طوسی، و تلاقی دو خط مفروض را در جهت مذکور اثبات کردهاند؛ علاوه این که خواجه در ضمن مسائل کتاب در شکل بیست و هشتم مقاله نخستین تلاقی آن دو را پس از تمهید هفت قضیه هندسی اثبات کرده است.

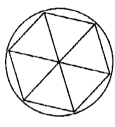
رساله ای که خواجه در برهان اصل مذکور نوشت به نام «شافیه» است، در آن رساله به ابن هیثم و خیام اعتراضاتی دارد و رساله آنان را در اثبات اصل اقلیدس شافی نمی داند چنان که خود گوید: «ولم أظفر فی ماوقع إلی بیان شاف، ولم أعتر فی ما رأیت من کلامهم علی برهان کاف» لذا رساله اش را «شافیه» نامیده است.

تبصره: خواجه طوسی در شرح اشارات تقریر و شرح برهان سلمی را از شرح فخررازی بر آن نقل کرده است و در آخر سبب آن را چنین گفته است: واغا اقتفینا کلام الفاضل الشارح لائه بذل الجهود فهه (شرح فصل یازدهم غط اول). از این گفتار و کار خواجه، استشمام صدم ارتضاء او به برهان سلمی و تناهی ابعاد می شود از این جهت که کسی چیزی را دوست ندارد و مرضی او نیست نمی خواهد حرفش را بزند، و اگر ناچار باید حرفش به میان آید، دیگری بگرید، فتأمل.

ب بسرهان تُرسى: اما برهان ترسى، چنان كه گفته ایم از برهان سُلَمى استنباط شده است كه درحقیقت ترسى همان سلّمى است و مال هردو یكى است جز این كه در نحوه اقامه دلیل، فى الجمله از یكدیگر متمایزاند. سلّم نردبان است و ترس سپر، وجه تسمیه آن به سلّمى روشن شده است؛ و دومى را از این روى ترسى گفته اند كه چون به ظاهر هیأت آسمان مانند سپرى مدور و محدب مى نماید، چنان كه به این لحاظ كه مانند آس است آسمان نامیده اند؛ برهان را چنین تفریر

کردهاند:

جسم مستدیری مانند تُرس به شش قسم متساوی تقسیم گردد، و جون سه خط مستقیم که در مرکز یکدیگر را قطع کنند به نحوی اخراج و ترسیم گردند که و تر هریک از قبوس همای ششگانه درمیان هردو نصف آن سه خط قرار گیرند، شمش مثلث متساوی الاضلاع و مساوی با هم به وقوع پیوندند، وهریک از زوابای مثلث دوثلث قائمه یعنی شصت درجه خواهد بود، و به این تقسیم عالم جسمانی



به شش قسم متساوی تقسیم می گردد. پس هرگاه دو ضلع هریک از مثلثها که رأس آنها مرکز تسرس باشد به غیرنهایت اخراج گردد، انفراج و بحد بیس آندو نیز غیرمتناهی خواهد بود و حال ایس که مقدار آن بحد و انفراج، وتری است که قیاعده مثلث و محصور بین حاصرین أعنی دو ضلم مثلث است.

در هریک از این مثلَّثها چند مسئله هندسی به کار برده شده است:

ا ــ هـــر قوســـی بهاصطلاح هندســی مقدر زاویه مرکزی خود است چه در واژهٔ فرهنگی ریاضــی قدماء، کم متصل به تقدیر و مقدّر تعبیر میشود؛ و کم منفصل به عدد و عاد:

۲ دو زاویه بسر قاعده مثلث متساوی الساقین مساوی هماند که به شکل پنجم
 مقالسه أولسی اصول اقلیدس مبرهن شده است. و آن شکل ملفّب به مأمونی است
 کسه منسسوب بسه صأمون عباسسی است زیرا که مردی ریاضی دوست بود و برای
 ترغیب به ریاضیات دستور داد که این شکل را بر آستین قبای او نقش کنند.

۳ــ چون مثلّث مستوی زوایای ثلاث آن معادل دو قائمه است، و زاویه مرکزی در فــرض مذکور دوثلث قائمه است و دو ساق آن هریک نصف قطر است، پس هریک از دو زاویه بر وتر قوس که قاعده مثلث است دو ثلث قائمه خواهد بود. برهان ترسی در اسفار مذکور نیست و در شرح هدایه بدان اشاره فرمود ولکن مـتعرّض بـیان آن نشده است. شیخ بهانی آن را در کشکول (ط نجمالدولـه ـ ص ۳۲۳) بدینعبارت عنوان کرده است:

«المبرهان الترسّي: نفرض جسماً مستدير أكالتُرس و نقسمه بثلاثة خطوط متقاطعة على المبرهان الترسّي: نفرض جسماً مستدير أكالتُرس و نقسمه بثلاثة خطوط متقاطعة على المركز تلنا والتعقيم لله المركز تلنا والتنقيل المستقيم لله المتداده إذلو وصل بين طرفيها بمستقيم للهار مثلناً متساوية متساويات فالزوايا متساوية فالأضلاع كذلك مع أنه محصور فالأضلاع كذلك مع أنه محصور بين حاصرين». اتنهى.

و ابس كمونه در شرح تلويحات از شيخ اشراق بدين عبارت نقل كرده است: «وقدبيّن ذلك (يعنى قدبيّن الشيخ الإشراقي استحالة كون البعد غيرمتناه) في بعض كتبه ببيان لطيف و هو أن يقسم جسم ذواستدارة كالترس بسنة أقسام مثلاً هكذا: (الشكل الترسي المذكور)، ثم تخرج الخطوط القاسمة له من جوانبه إلى غيرالنهاية فتنقسم سعة العالم لامحالة إلى سنّة أقسام فإمّا أن يكون مابين كلّ خطين منها متناهيا أو غيرمتناه، فإن كان متناهياً فمجموع السنّة متناه، وإن كان غيرمتناه كان مالايتناهي محصوراً بين حاصرين».

ظاهر گفتار ابن کمونه مشعر است که استنباط برهان ترسی از خود شیخ اشراق باشد.

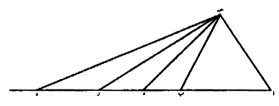
برهان دوم كه خواجه طوسى در «تجريدالاعتقاد» آورده است آن هم در حقيقت بسرهان ترسى و سلمى است؛ عبارتش اين است: «وتشترك الأجسام فى وجـوب التناهى... ولحفظ النسبة بين ضلعى الزاوية وما اشتملاعليه مع وجوب اتصاف السانى به». (اول فصل ثالث از مقصد ثانى در جواهر و اعراض ـ ط ٧ ـ ص ٢٥٦ بتصحيح و تحقيق و تعليق نگارنده).

جناب استادم معلم عصر علامه حاج ميرزا ابوالحسن شعراني ـ قلاس سرة

الشریف، در شرح آن فرموده است: «دلیل دوم بر اینکه بعد غیرمتناهی محال است آن که میان دو ضلع زاویه و وتر آن که دو ضلع آن را دربردارد نسبت محفوظ است و وتر زاویه متناهی است پس باید دو ضلع آن هم متناهی باشند، و این برهان را برهان سلمی گویند،» (ط ۱، ص ۲۱۵)

تبصره: شیخ بهائی عبارت خواجه را در کشکول (ط نجماللدولة ـ ص ۳۰۱) نقل کبرده است، و اعتراضی از شارح جدید را بر آن حکایت فرموده است، و سپس در رد اعتراضش بیائی دارد، طالب بلان رجوع کند، و عبارت خواجه که فرمود: «مع وجوب اتصاف الثانی» در طبع مذکور کشکول، اتصاف به الصاق تحریف شده است.

ج ـبرهان سیّد سمرفندی: اما برهانی که شیخ بهائی از سیّد سمرفندی در کشکول نقل کرده است، این است:



«سرهان للسيّد السعرقندى على امتناع اللانتاهى فى جهة: نخرج من نقطة \_ ١ \_ خطّ \_ اد \_ الغمير المسيّد السعرقندى على امتناع اللانتاهى فى جهة: نخرج من نقطة \_ ١ \_ حطّ المتساوى الأضلاع، ونفصل بين \_ حـ \_ وكلّ من النقاط الغير المتناهية المفروضة فى خط \_ اد \_ الغير المتناهي بخطّ، فكل من تلك الخطوط وتر منفرجة، وهى زوايا \_ حـ ب ه \_ . ، حـ ه ر \_ ، حـ رد \_ ؛ فحـ ر \_ أعظم من \_ ب ر \_ ، و \_ حـ ه \_ أعظم من \_ ب ه \_ ، في حد د \_ اعظم من وتر المحادث، فلوذهب \_ بد \_ إلى غيرالنهاية كان الانفراج بين خـط \_ حـ د \_ ، والحط الغير المتناهى اطول من غيره المتناهى مع أنه محصور بين

حاصرين؛ هذا آخر كلامه».

عبارت برهان در کشکول یادشده با کمک نسخهای خطی از آن که در تملک راقسم است تصحیح و تحریر شده است؛ کشکول چاپ مرحوم میرزا عبدالغفّار نجمالدوله را أغلاط بسیار است، و دوره آن احتیاج به تصحیح کامل دارد.

مرحوم شیخ پس از نقل برهان سیّد افاده فرموده است که:

و اعترض عليه بعض الأعلام بأنه لاحاجة الى رسم المثلث بل يكفى اخراج عمود من تقطة \_ا \_إلى \_ب حرونسوق البرهان؛ پس از نقل اين اعتراض، در جواب آن گفت:

ولكاتب الأحرف في هذا الاعتراض نظر اذا لسيّد المذكور من اهل السهندسة، وقد تضرّر أن كل مطلب يمكن اشباته بشكل سابق لايجوز التعويل على اثباته بالشكل اللاحق، و رسم المثلّث المتساوى الأضلاع هوالشكل الأول من المقالة الأولى وهي من أجلى مسائل السهندسة، وأما إخراج العمود قموقوف على أشكال كثيرة و رسم المثلّث المتساوى الأضلاع واحد منها فهذا هوالباعث على التعويل على رسم المثلث، و صاحب الاعتراض لمّا لم يكن مطّلعاً على حقيقة الحال قال ماقال».

د \_ أمـا بـرهان لام الفـى كه از شيخ بهائى است در اوايل دفـتر سوم كشكول ـ ص ٢٦٩ ط نجمالدولة \_ فرموده است: ابـرهان على امتـناع اللاتناهى لكاتب الأحرف و سميته اللام الفـى: لوأمكـن عـدم تناهى الأبعاد لفرضنا مثلث \_ ا ب حـ \_ القـائم زاويــة \_ ا \_ ، وأخرجـنا ضــلعى \_ ا حـــ، بحـــ المتقاطعين على ـ د \_ و \_ ه \_ ، المتقاطعين على ـ د \_ و \_ ه \_ ، المتقاطعين على ـ حــ \_ إلى غيرالنهاية في جهتى ـ د \_ و \_ ه \_ ، الى وفرضنا تحـرك خـط \_ د حـ ب \_ على خط \_ ا حـ ه \_ إلى

غيرالنهاية، ولاشك أن زاوية ــب ــالحادّة تعظم بذلك آناً فأناً فيحصل فيها زيادات غير متناهية بالفعل وهي معذلك اصغر من الزاوية القائمة إذلايمكن أن يساويها لأن

زوايا المثلَث تساوى قائمتين فتأمّل.

ایس بود برهان لام الفی آن جناب رضوان الله تعالی علیه که با کمک نسخه خطی کشیکول یادشده عبارت و شکل صحیح آن را نقل کرده ایم. و وجه تسمیه آن به لام الفی ظاهر است که شکل مفروض به صورت لام الف لا است «لا» پس چگونه با این برهان فرمود:

بر کف ننهاد بجز بادت برهان تناهی ابعادت

آن که در آخر فرمود فتأمل، مشعر به تمریض برهان است، و حقاً هم برهان ناتسام است، زیرا امتداد غیرمتناهی هریک از حدد دو ده و که امتداد همان ناتسام است، زیرا امتداد غیرمتناهی هریک از حدد دو دو حال از اور غیرمتناهی باشد، و و خط است و حد مستقابل به رأس هریک حاده و مقدار متصل است و قابل انقسام غیرمتناهی بالقو، است و درعین حال از اصل مقدار خود تجاوز نکند یعنی هرچند درجه باشد در همان حت قابل انقسام غیرمتناهی بالقو، است. و زاویه به درصورت تساوی دو ساق مثلث مساوی با حد است به شکل مامونی که شکل پنجم مقاله اولی اصول اقلیدس است. و درصورت عدم تساوی باز حکم زاویه به به و زاویه دحد در امر مذکور یکی است. پس این برهان همان لام الفی است که لا است یعنی نه، که برهان نیست هرچند براهین دیگر اثبات تناهی ابعاد هم یک یک آنها در نظر راقم لام الفی است، جز این که در این برهان خاصه اسم و حکم واقعی آن از زیان مباری جناب شیخ جاری شده است.

 ه \_ امــا بــرهان مــــامته كه آن را برهان موازات نیز گویند بیانش این است كه خواجــه طوســـی در آخر فصل یازدهم نمط اول شرح اشارات شیخ تقریر فرموده اســت كه شیخ در متن راجع به استحالهٔ غیرمتناهی بودن ابعاد گفت: «وقد تستبان استحالة ذلك أیضاً من وجوه أخری یستعان فیها بالحركة أولایستعان». كلمه ایضاً ناظر به برهان سلّمی است كه آن را بیان كرده است، و خواجه در شرح گوید:

«الوجــه الــذى يســتعان بالحــركة هوالمبنى على فرض كرة يخرج من مركزها قطر

موازلخـطُّ غـيرمتـناه يجـب أن يسامته بعدالموازاة الحركة الكرة فيلزم أن بوجد فيالخطُّ أول نقطــة يـــــامتها القطر ويستحيل أن يوجد لوجود نقطة يسامتها قبل كل نقطة فيلزم

و \_اما برهان تخلیص، عكس برهان مسامته است، شیخ اشراق در تلویحات و ابسن کمونـه در شرح تلویحات آن را آوردهاند، و شیخ بهائی آن را در اوایل مجلّد مسوم كشبكول (ط نجم الدول، مص ٢٥٢) به تلخيص نقل كرده است: «برهان التخليص آورده ابن كمونه فىشرح التلويحات، نفرض خطَّين



ينتهي بها الخط مع كونه غيرمتناه؛ انتهي».

ز ـــامــا بــرهـان تطبــيق: بعضى در تقرير آن يک خط غيرمتناهي را تقطيع كرده اسـت چــنانکه خواجه در شرح اشارات؛ و بعضی در بیان آن دو خط غیرمتناهی فرض کرده است چنانکه حلّی در شرح تجرید خواجه؛ و بعضی همان یک خطّ را قبل از تقطیع و بعد از تقطیع، دو خط فرض کرده است چنانکه شیخ اشراق در تلویحات و ابنکمونه در شرح آن.

خواجه طوسی در بیان همان عبارت مذکور شیخ در اشارات که گفت: ایستعان فيها بالحركة أولايستعان، گويد: •والوجه الذي لايستعان فيه بالحركة هوالمبنى على تطبيق خط غيرمتناه من إحدى جهتيه دون الأخرى على مايبقي منه بعد أن يفصل مـنالـجهــة التــي يتناهــي فــيها قدر مامنه، و بيان امتناع تساويها لامتناع كون الجزء مساوياً للكلِّ، و امتناع المتفاوت فـيالـجهة التي تناهيا فيها لفرض التطبيق فيلزم الخلف من وجوب تناهيهما فيالـجهة التي كانا غير متناهيين فيهاه.

در كشف *المسراد* گويـد: بــرهـان\لتطبــيق و تقريره أن الأبعاد لوكانت غيرمتناهية لأمكنـنا أن نفـرض خطين غيرمتناهيين مبدأهما واحد، ثم نفصل من احدهما قطعة ثم نطبق أحدالخطين على الآخر بأن نجعل أول أحدهما مقابلاً لأول الآخر، وثانى الأول مقابلاً لأول الآخر، وثانى الأول مقابلاً لثانى الثانث، والثالث، وهكذا إلى مالايتناهى؛ فإن استمرا كذلك كنان السناقص مثل الزائد وهو محال بالضرورة، وإن انقطع الناقص انقطع الزائد لأن الزائد أنمازاد بمقدار متناه هوالقدر المقطوع والزائد على المتناهى بمقدار متناه يكون متناهياً وهوالمطلوب.

و ابسن كمونسه در شسرح تلويحسات، بعد از فرض تقطيع مقدار ذراعى از خط غيرمتناهسى گويسد: «فيحصسل فى الذهن خطان أحدهما زائد على الآخر بذراع» آنگاه قريسب بسه همسان تقرير كشف المراد آندو را با هم تطبيق مى كند و برهان را ادامه مى دهسد، و بعضسى از فوائسد در اثناى بسرهان آورده اسست كه نقل آنها را لازم ندانستهايم.

- امّا برهانى كه شيخ اشراق در تلويحات اقامه كرده است و آن را برهان عرشى خوانده است اپس كه: «برهان عرشى: هو أن الأجسام والأبعاد لوكانت غيرمتناهية و نقط غيرمتناهية، و كل حيث في غيرالمتناهى بينه وبين كل واحد من الحيثيات الأخرى إمّا أن يتناهى أولايتناهى فإن تناهى مابيس كل واحد من الحيثيات أيّ واحد كان مع أيّ واحد فليس فيه عددان من الحيثيات المستغرفة لعديم النهاية قربت أوبعدت اشتملت على أجزائها، أوما المستملت إلا وبينها متناه فالكلّ متناه وإن كان بين حيثية وحيثية لاتتناهى انحصر عديم النهاية بين العراصرين هذاً محال».

ايس بسوهان عرشسي وي بسرهان چهارم او بر تناهى ابعاد است و ابن كمونه در ايس بسرهان عرشسي وي بسرهان چهارم او بر تناهى ابعاد است و ابن كمونه در شمرحش گويد: هوانما البرهان الرابع فيحتاج إلى حدس. و قوله: هفان تناهى الغ قديستوهم مسن هذا أنه حكم على الكل بما حكم به على كل واحد كمايقال إن كل واحد واحد متناه فيكون الكل متناهيا وهو غيرلازم و ليس كذا فإنالوقلنا: إن كل مايسن كل حيثية و حيثية دون الفرسخ فالكل دون الفرسخ لما كان ذلك لازماً، وأما إذاقلنا مابين أي واحد كان من الحيثيات وأي واحد كان منها هودون الفرسخ فالكل

دون الفرسخ كان ذلك لازماً لامحالة فكلاً ماعرفته، انتهى».

غىرض ابىن كمونه در اعتراضش فرق بين كل مجموعى و كل افرادى است كه كلام ماتن بر وجه اول است نه ثانى، و از وجه اول تناهى كل لازم نمى آيد بخلاف ثانى.

بیان: بحث از تناهمی و عدم آن در طبیعیّات چون دخیل در طبیعیات است چسنان که شیخ در فصل اول مقالهٔ هشتم الهیّات شفاء (ط ۱ \_ ج ۲ \_ ص ۲۱۵) نص دارد فراجع. و بدان که غرض این بزرگان از تناهی ابعاد این است که مجموع عالم جسم و جسمانی \_ در اصطلاح فلسفه \_ متناهی است، و به عبارت دیگر جهمان ماده پایان می پاید؛ و کلمه «بعد» را در این مقام به فارسی تعبیر به کشش می کنیم، یعنی گفتار در پایان داشتن کشش است.

کلمه ابعاد به صیغه جمع ناظر به همه جهات عالم جسمانی است یعنی مثلاً از هر نقطهٔ زمین به خط و سیر مستقیم به جهتی رهسپار شویم آن خط و سیر نفاد می یابد و پایان دارد که جهان طبیعت تمام می شود و دیگر ملائی نیست چنان که خلاء هم نیست، که وقتی از قائلان به تناهی ابعاد سؤال شود بعد از نفاد عالم جسمانی و پایان یافتن بُعد، چیست؟ در جواب گویند: لاملاء ولا خلاء؛ اما لا ملاء برای این که براهین تناهی ابعاد گویند ملاء که همان امتداد و بعد جسمانی است تمام شده است و پایان یافته است؛ و اما لاخلاء برای این که براهین امتناع خلاء بدان حاکم و ناطق اند لذا گویند بعد از عائم جسمانی لا ملاء ولا خلاء.

تقریری که ابن کمونه در تصویر برهان ترسی در شرح تلویحات از شیخ اشراق نقل کرده است که فتنقسم سعةالعالم الی سنّة أقسام الی قولمه: فمجموع السنة متناه، ناظر بمه متناهی بودن مجموع عالم جسمانی از هر جهت است که خلاصه ابعاد جهات متناهی است.

غىرض از تناهمى ابعاد به نظر قوم اين نيست كه هستى يا جهان هستى متناهى است زيـرا بعد اختصـاص به عالم جسم و جسمانى دارد بلكه هركجا بعد است

متناهی است چه ابعاد اجزای عالم جسمانی و چه کلّ و مجموع آن.

در صحف کریمه عارفان اصلاً بحث از تناهی ابعاد (به معنی بعد طبیعی) عنوان نشده است و تفوه بدان نکردهاند، و چه خوب کردهاند. مثلاً در این چهار کتاب درسسی عرفانسی که به ترتیب: تمهیدالقواعد، و مطلع خصوص الکلم فی معانی فصوص الحکم معروف به شرح فصوص الحکم قیصری است، و مصباح الانس، و فتوحات مکیه اند حرفی از تناهی ابعاد (به معنی بعد طبیعی) نیست چه موضوع مباحث و مسائل کتب و رمسائل آنان حق سبحانه است که وجود مطلق صمد است نه حق منزهی که تنزیه هین تشبیه است که در تناهی ابعاد به مسیر قوم (یعنی سخن در روش صاحب اسفار است که در تناهی ابعاد به مسیر قوم (یعنی مشاه) مشی کرده است با این که موضوع حکمت متعالیه همان موضوع صحف عرفانیه است جز این که عارف به وحدت شخصیه حقه حقیقیه ذات مظاهر قائل است، و آن جناب به و حدت حقه ذات مراتب، فتبصر.

کیف کان از قائلان به تناهی ابعاد باید پرسید که چه چیزی موجب شده است که آنان را به این حرف کشانیده است؟ اگر از جهت شکل داشتن اجسام است که آنان را به این حرف کشانیده است؟ اگر از جهت شکل داشتن اجسام است که اسام متناهی نشود شکل نمی یابد چنان که شیخ در فصل دوازدهم نمط اول اشسارات پس از فراغ از تقریر برهان سلمی در تناهی ابعاد گوید: «فقد بان لك أن الامتداد الجسمانی یلزمه التناهی فیلزمه الشکل أعنی فیالوجود» این سخن حق است کمه تماهی نشود شکل نمی یابد، ولی این بحث در اجسام عنصری و اجرام فلکی که هریک جزئی از أجزای عالم جسمانی اند جاری است که یک یک اندها از ارض و قمر و شمس و غیرها متناهی و متشکل اند ولکن این مطلب چه

ربطی به تناهی مجموعه عالم جسم و جسمانی دارد که عالم طبیعت را پایان است؟!

و اگر تناهی ابعاد را برای اثبات محددالجهات خواهند چنان که میخواهند، منتهی مسخنی که در این امر دارند همانست که شیخ در نمط دوم اشارات عنوان کرده است که «النمط اثنانی فی الجهات و أجسامها الأولی والثانیة». و محددالجهات در نظر آنان یعنی جسمی که تحدید و تعیین کننده جهاتست، و خلاصه خود آن جسم جهستساز است؛ و جهت ساختن آن بدین نحو است که خود علو مطلق است و مرکز وی سفل مطلق و آنچه را که خفیف است بهسوی خود می کشاند، که با او مسانخ است به مرکزش پرت می کند که سفل مطلق است، و جهست طبیعی همین دو است که یکی علو مطلق است و دیگری سفل مطلق.

محدادالجهات را فلکالافلاک و جسم کل و معدالالنهار و فلکاطلس و فلک نهم نیز می گویند و حرکت او چون حرکت بجوزهر و مدانند که حرکت او چون حرکت جوزهر و مائل، خلاف توالی یعنی از مشرق به مغرب است چه حرکت توالی چون حرکت توالی چون حرکت کواکب بروج و دیگر ثوابت و سیار از مغرب به مشرق است به تفصیلی که در کتب هیئت مسطور است.

اما آنچه که در اثبات این مطلب گفتهاند که فلک اطلس محددالجهات است ففیمافیه. در تناهی بعد می گویند که عالم جسمانی منتهی می شود به جسم کل که به تعبیری بمنزله بام خانه عالم جسمانی است. علاوه این که دانشمندانی از پیش قائل به قوّه جاذبه بودند و این مطلب امروز مسلم و محقّق است و ثابت بن قرّه از ریاضی دانان صدر اسلام بر همین عقیدت بود نه این که نیوتن تازهای آورده باشد، و جناب حکیم حاجی سبزواری در شرح ها من استقرات الارضون بادنه از دعای جوشسن کبیر عقیدت جاذبه را از ثابت نقل فرموده است؛ و قوّه جاذبه کرات که جوشسن کبیر عقیدت جاذبه را از ثابت نقل فرموده است؛ و قوّه جاذبه کرات که

زمیـن نیز از آنهاست ناسخ عقیدت به محددالجهات کذائی است؛ و با قطع نظر از قوّه جاذبه برهان اثبات محددالجهات مشاء، پنداری بیش نیست.

عجب ایس که شیخ ـ رضوانالله تعالی علیه ـ در اشارات پس از تقریر برهان ســـلّمي در اثــبات تناهي ابعاد گفته است: «وقد تستبان استحالة ذلك أيضاً من وجوه أخــرى يستعان فيها بالحركة أولايستعان. ولكن فيما ذكرناه كفاية». و مرادش از «فيما ذکرناه» بسرهان مسلمی است که گوید در اثبات تناهی ابعاد کفایت است؛ آیا مثل شیخ بـزرگوار به همین حرف آرمیده است که عالم طبیعت متناهی است و از دو خـطٌ مــتقاطع مفــروض كــه بعد بين آندو به مقدار واحد ثابت بهتوالي تزايد الى غمیرالمنهایة پمابد لازم آیمد کمه بعمد غیرمتناهی محصور بین حاصرین گردد. و یا درصورتی که بعد غیرمتناهی شد آن دو خط از حاصر بودن ساقط می گردند؛ باید به صدق غیرمتناهی اهتمام داشت. وقتی غیرمتناهی صادق آمد حاصر و حاصرین کدامـند؟! بــهمثل چنانست که دو خطی به زاویه حادّه یکدیگر را تقاطع کردهاند و چــون زاویــه مــیان آندو تــا به صدوهشتاد درجه انفراج یابد آندو خط یک خط مـیشوند و دیگر محیط به زاویه نیستند؛ بعد بین آندو خط مفروض هم وقتی به غيرمتناهي رسيد اين چنين است. بايد به معنى واقعى بعد غيرمتناهي دقّت داشت، با پلمهای برهان سلّمی ممکن نیست که به جایی برسیم و بگوییم اینجا پشتبام عالم جسمانی است چه این که بام ندارد.

همیسن سخن در برهان ترسی مستنبط از سلّمی جاری است، و برهان سید سموقندی قیاس غیرمتناهی با متناهی است، و به عبارت دیگر انسحاب حکم متناهی بر غیرمتناهی است چه در صورت صدق بعد غیرمتناهی نه اطول و اقصر صدادق است و نه محصور بیس حاصرین. و بههمین بیان زیاده و نقصان در غیرمتناهی صادق نیست تا برهان تطبیق عالم جسم و جسمانی را متناهی کند و انسان را به پشتبام فلک اطلس برساند که بعد از آن لاخلاء و لاملاء، هرچند از جانب دیگر متناهی یک خط یا یک خط از دو خط مقداری تقطیع گردد و تطبیق

موهوم فرض شود چه این که زیادت و نقصان از اوصاف کم متناهیاند.

برهان لامالفی که دانستی چون اسم خود است، اما برهان مسامته باید گفت که با فرض غیرمتناهی بودن خط، نقطه اول مسامته رأساً منتفی است، و همچنین در عکس آن که برهان تخلیص است رأساً اولین نقطه موازات منتفی است؛ در همه این صور باید توجه بسزا به معنی واقعی بُعد غیرمتناهی داشت.

اما برهان عرشى تلويحات در بين اجسام جزئى و متناهى و محدود عالم جسمانى جارى است كه از موضوع بحث خارج است، علاوه آن كه اعتراض ابن كمونه بر وى وارد است كه نقل كردهايم، و معذلك اگر سخن در حيثيات غيرمتناهي جسم غيرمتناهي با ديگرى مثل خودش فرض گردد الكلام الكلام؛ پس اين برهان عرشى فرشى است، و نيازى به اطاله كلام نيست، و اگر براهين ديگرى در تناهى ابعاد اقامه كرده باشند از آنچه تقرير و تحرير كردهايم معلوم شده است كه نوع براهين آنها از چه جنس است.

راقسم گوید: اولاً اینها برهان نیست که زحمت کشیده اید، قل ها توا برها نکم ان کنتم صادقین. علاوه این که مبدأ عالم وجودی بی حد و پایانست و بنابر متعارف فیلسوف هسم به اید سنخیت بیس علّت و معلول محقق باشد؛ علت تامه اعنی حق تعالی شأنه خودش این حقیقت را به بهترین صورت اداء فرموده است که «قل کل یعمل علی شاکلته» وخود از این کل مستثنی نیست چه هر اثر نمودار دارایی مؤثر خود است، بنابراین کلمات وجودی را نهایت نبود، و این عالم که اثر و فعل مبدأ غیرمتناهی است بر شاکلت و مثال علت خود بی حد و بی پایان است «قل لوکان البحر مداداً لکلمات رتی لفد البحر قبل أن تنفد کلمات رتی ولوجتنا علمه مدداً» (کهمف سهداً)؛ «ولو أن مافی الأرض من شجرة أقلام والبحر یمده من بعده سبعة أیمر مانفدت کلمات الله إنالله عزیز حکیم» (اقعان س۲۸) فندگر جیّداً.

وانگهی چنانکه شیخ در فصل ثانی مقاله هفتم الهیات شفاء (ص ۳۲۱ به تصحیح و تعلیق و تحقیق این کمترین) از افلاطون نقل کرده است که «انحصار البعد فی صد محدود و شکل مقدار ایس إلا الانعال عرض له من خارج الانفس طبیعته»، زیبرا که شیء نفاد خود را اقتضاء نمی نماید پس بعد بحسب ذات و خلقت خود محدودیّت و تناهی نپذیرد بلکه از جهت عرض و امر خارج است یعنی از بابت قوه که خارج از طبیعت اوست و حال این که در اینجا فاعل و مؤثر را نفادی نیست که قوّه وی بپذیرد و حال این که بعد او بعد مجرد است و منفرد از مادة است و بدین حقیقت در فصل سیزدهم نمط او السارات و شرح خواجه بر آن تصریح شده است و جمعی از محققین از جمله محقق طوسی و صاحب اسفار در مکان بعد مجرد گویند، و این امر بسیط مجرد موجود اگر منتهی شده و نفاد پذیبرد مرکب از وجدان خود و فقدان ماورای خود نخواهد بود فندتر؛ و با قطع نظر از این مسائل براهین تناهی ابعاد فی نفسها ناتماماند.

خواهی گفت که کلمات وجودیه و آثار و افعال البهی منحصر به عالم شهادت مطلقه نیست که اگر عالم جسمانی را متناهی دانسته ایم فعل حق سبحانه را محدود کرده ایم و از مشاکلت بین علت و معلول و حکم محکم «کل یعمل علی شاکلته» دست کشیده ایم، چه عوالم ارواح و عقول طولیه و عرضیه و جنود ملاتکة الله که ورای عالم جسم و فوق آنند وجود دارند همانطورکه خداوند سبحان فرمود: «ولایملم جنود ربّك إلاّ هو».

در جواب گوییم اصل این کلام حق و محقق است ولکن باید در کثرت أشقه عقلیه و تمایز انوریه و تعدد ملائکةالله تعالی و جنود السهی تدبر کرد که بدون مظاهر و مجالی چگونه کثرت دارند تا منتهی شوی به این حقیقت که «هوالأول والآخر والظاهر والباطن»، و او صمد حق غیرمتناهی است، و کلمات او که اطوار و ششون اسمائی او هستند غیرمتناهی است، و از اینجا انتقال یابی که کلمات عالم جسمانی نیز غیرمتناهی است و تناهی ابعاد به تباهی است، و تحقیق در کثرت مفارقات در نکتهای علیا قبل از این به اشارت گفته آمد. و سؤالات دیگر نیز پیش می آید که بالأخره سلوک علمی ما را با قدم معرفت به آستانه صحف قیمه مشایخ

حکمت و عرفان میکشاند که در اثنای سلوک باید با رفض و نفض از غبار أوهام دست کشید والله سبحانه ولی التوفیق». هذا آخر ماحرَرناه فیالنکتة المذکورة من کتابنا: «الف نکته و نکته».

تبصرة: ينجرالبحث عن تناهى الأبعاد في صحف القوم إلى أن الفلك التاسع هو منتهى الجهة، أى البعد ينتهى إلى السطح المحدّب من الفلك التاسع وأمّا بعد سطحه المحدّب فلاخلاء ولاملاء؛ ولكن الحيق في ذلك ما أشرنا إليه في التعليقات السائفة على هذا الكيتاب؛ وكذلك في تعليقاتنا على الحكمة المنظومة، منها في اول الفريدة الرابعة من المقصد الرابع في الطبيعيات (ج ٣ س ٣٨٨)؛ من أن الأمر الأهم في الفلكيات هوالتوجّه إلى معنى الفلك في الهيئة الجسّمة، والى معنى الفلك الطبيعي الذى يبحث عنه في طبيعيات الفلسفة؛ و نحسن قد حرّرنا البحث عنهما في الدرس الثامن عشر من كتابنا في طبيعيات الفلسفة؛ و قد طبع عدة مرّات، وكذا في رسالتنا المسمّاة بـ «كل في فلك يسبحون» وقد طبعت ايضاً غيرمرة في مجموعة مع تسع رسائل أخرى لنا.

وجملة الأمرأن الفلك عندالمهندسين من أهل الهيئة هو مدار الكوكب و به يتم مقصودهم والاقتصار عبلي الدوائر كاف للناظر في البراهين كما اقتصر عليها صاحب المسطى، ويسمى حين فد هذا العلم هيئة غير بحسّمة وكان من العلوم الرياضية الصرفة؛ ولما حول هؤلاء سهولة التعليم والتعلّم في تصور مبادى المركات تخيّلوا افلاكا بحسّمة على وجه تظهر وتنضبط تلك المركات في مناطقها، وإذا عتبر هذا العلم كذلك سمى هيئة بحسّمة؛ ونعم ما أفاده الفاضل القوشجي في الفصل الثاني من المقصد الثاني من شرحه على على قبله أهداد الفاضل الكواكب مع كثرة اختلافاتها على وجه تيسر لهم أن يعينوا مساتنضبط به أحوال تلك الكواكب مع كثرة اختلافاتها على وجه تيسر لهم أن يعينوا مواضع تلك الكواكب و المصالات بعضها مع بعض في كل وقت أراد والمحيث يطابق الحسر و والعيان مطابقة تتحيّر فيها العقول والأذهان، ومن تأمّل في أحوال الأظلال على سطوح الرخامات شهدان هذالشيء عجاب و أتني عليهم بثناء مستطاب».

ذوات الجههة و غيره، و تبارة بيحسث عنه فيها لاثبات أفلاك محركة للكواكب. فعرّفوا الفلسك بأكه جسم كوى يحيط به سطحان متوازيان؛ أو أنّه كُرة متحرّكة بالذات على الاستدارة، وغيرهما من المتعاريف؛ وكأنّ ماتخيّل الرّياضيّون من أهل الهيأة في تجسّم الأفلاك صار مستمسك الطبيعيّين و مَدركهم في تجسّم الأفلاك مار مستمسك الطبيعيّين و مَدركهم في تجسّم الأفلاك، فتدبّر جيّداً.

تبصرة؛ لم يستعرّض المصنّف ـ قدّس سرة \_ بالبرهان الترسى و بيانه في اثبات تناهى الأبعاد، واثما أشماراليه في شهر حه عملى الهداية ولم يتعرّض لبيانه، وانت قد علمت المبرهان الترسسى و بياننا في دلالته على تناهى الأبعاد في عدد «ب» من النكتة المذكورة من كتابنا «الف نكتة و نكتة» من التعليقة المذكورة آنفاً في صدر هذا الفصل.

ص ٨ ــس ٢٢، قولـــه: «الــبرهان الثالـث نفــرض بعــد ــ اب ــ غــيرمتــناه...» هذاالشكل هوصورة البرهان.

ص ٨ ـ س ٣٢. قولسه: «ولايلمنزمني أن...» أى يقول الخصم ولايلزمني أن أجعل الخ.

ص ٨ ـ س ٣٣. قولسه: «أقسول ادعباء التطبيق...» أقول: لايخفى عليك أن ماذكره المصنف \_ قسد سسرة \_ من وجوه الردكان كل واحد منها بمغزل عن التحقيق، والعجب من جنابه المستطاب قسد سرة كيف ارتضى من نفسه أن يجيب الرازى بهذه الردود المردودة؟!

ص ٩ ـ س ٣. قولــه: «لشكالات و انحلالات...» راجع الفصل الحمادى عشر من الفن الأول من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط حيدرآباد الدكن ـ ج ١ ـ ـ ـ ـ ١٩٣).
ص ٩ ـ ـ س ٢٢. قدل مه «ذك الشيخ أن هذا به علم العاد م

ص ٩ ــ س ٢٧. قولــــه: «ذكــرالشــيخ أن هذايصــعً...» راجــع آخــرالفصل الثامن منالمقالة الثالثة من طبيعيًات الشفاء (ط ١ منالرحلي ــ ج ١ ــ ص ٢٠٢).

ص ٩ ــ س ٢٩. قولـــه: «ماذكر تموه من الحجّة منقوض...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط حيدرآباد الدكن ــج ١ ــ ص ٢٠٠). ص ١٠ حس ١٣ قولسه: «فصنهم من زعم أن أجزاء الجسم غيرمتناهية...» مع أنّ الجسسم قابل للزيادة والنقصان. وقولسه: «والمسلمون اتفقوا على أن معلومات الله و مقدوراته لانهاية لها» مع أن معلومات أزيد من مقدوراته لانهاية لها» مع أن معلوماته أزيد من مقدوراته.

ص ١٠ ـ س ٩. قولسه: «و الا لم يجب انتهاء الناقص...» أى وإلاّ لم يجب انهاء الناقص الى حمد يكمون بعمده للمزائد شيء لا يكون بازائه من الناقص و ذلك ثابت في ما يحتمل الانطباق الح.

س ١٠- س ١٩، قولسه: «سالا يقنوى الوهنم...» و في نسخة ما لا يقدر الوهم بل المقتل الخ. و قوله: «فلم يظهر الخلف...» اى فلم يظهر الخلف في البواقي إلا بهذا الشرط المرتبب، وأما الشرط الآخر وهو الحضور أى الاجتماع في الوجود فستعلم، وقوله: «هداية في تحقيق مصنى اللانهاية...» يريد في الهداية بيان شرط الحضور أى اجتماع الكثرة في الوجود حيث قال آنفاً: وأما الشرط الآخر وهو الحضور فستعلم؛ والهداية هي الفصل الثانى عشر من الفن الأول من المباحث المشرقية للفخر الرازى (طحيد آباد الدكن ب ج ١ ـ ص ٢٠٠٣). ثم الفخر السرادى في الفصل المذكور من المباحث والمصنف في هذه الهداية من الفن الأول من طبيعيًات الشفاء وما بعده من القصول فراجع.

ص ١٠ ـ س ٣٣، قوله: «حاصلاً فيه ... » اى حاصلاً في الزمان الماضى. وقوله: «متناهية إلى عدد... »، أى متناهية إلى حد.

ص ١٠ ــسُ ٣٥، قولـه: «وجب أن يكون جزؤه مساوياً لكلـه...» أى فىاللأنهاية تنصّر.

ص ١١ ـ س ٣، قولسه: «و هي متعلقة بالمادة...» الضمير راجع الى القوة في قولسه: «بسل القواد محفوظسة فسه». و قولسه: «بسل هيجهةالفعلية» الضمير راجع الى الصورة في قولسه: «لا بالصورة التي هي بالفعل» كما هو ظاهر. وقوله: «واللانهاية طبيعة عدمية» أى الموصوف بها طبيعة عدمية.

ص ۱۱ ـ س ۱۷، قولمه: «كانت نسبة ذلك الزمان...» أى كانت نسبة ذلك الزمان

الـذى يفعــل فيه غيرالمتناهي الى الزمان الذى يفعل فيه المتناهى كنسبة قوة غيرالمتناهى الحز

س ۱۱ ـ س ۲۱، قولـه: هفصل فى أن المقادير...» اعلم أن الإمتداد الجوهرى على مذاقـه سره ـ يمكـن أن يكـون مجـردا، ويمكـن أن يكـون مادّياً وقول الامتداد عليهما عــلى التشــكيك؛ وأمــا الامـتداد العرضــى تـابع للامتداد الجوهرى و عدمه لأنه متحد معالامتداد الجوهرى فى الخارج والمفائرة بينهما فى التحليل العقلى. والفصل فى امكان تجرد المقادير عن الماذة فتدبّر.

ص ۱۱ ـ س ۳۲. قولـه: «ماهية ناقصة» اي ماهية جنسية فتدبّر.

ص ١١ ــ س ٣٥، قول ... «فاصلم أنّ الخسلاء على تقدير وجوده...» هذا هوالحلّ المرشسى؛ أي لانضايق من وجود الخلاء في الخارج أي البعد المجرّد المكاني كما هو رأى أفلاط ون، ولكن هخاال بعد المكاني لايكون مجرّداً مطلق الأنه ذو وضع أي واقع تحسّدا لجهات، والذي كلامنا فيه هوالبعد الجرّد المطلق الفير الواقع في جهة بل خارج عن عالم المجهات والإشارات الحسية وهذا وان كان مجرداً لكنّه غيرتام الصحرّد.

ص ١٧ ــ س ١، قولـــه: «بل مقدار ذو وضع...» أى قابل للإشارة الحسيّة إذلايجوز حصول ذىوضع في ما لاوضع لمه فكأنه جوهر متوسط بينالعالمين لاأنه متوسّط لأنه ذووضع بالعرض. وسيأتي الكلام فيه فيالفصل الثالث عشر من هذاالفن في تحقيق ماهيّة المكان.

ص ١٧ ـ س ٩. قولمه: هغاذا تخيلنا الأبعاد الثلاثه...» سياق العبارة يوهم أن كلامه هذا متفرع عملى قولمه: ثم اعلم أن كل ما يتصوّره الإنسان الخ. وليس كذلك بل قولمه هذا أعمنى فاذاتخيلمنا الأبعاد المثلاثة ابهتداء كملام. و هو \_ رضوانالله عليه \_ لما أراد تلخميص عمبارات السرازى في المباحث المشرقية ظهر بعض الزلل في تلفيقاته، وعبارة الرازى في المقام هكذا: هالبحث في بيان المقادير التعليمية، إن المقادير و إن كان لا يفارق الممادة في الوجمود الحسارجي إلا أنه يفارقها في الذهن فإنه يمكننا أن نتصور المقدار مع الذهبول عن كل المواد، فاذا تحقيلنا الأبعاد الثلاثة...» (المباحث المشرقية ـ ط حيدرآباد

الدكن \_ ج ١ \_ ص ٢١١).

ص ١٦ ـ س ٨. قولــه: «أن نتخيلـه بالاعتبارين جميعاً...» أى باعتبار لابشرط و بشــرط لا. و تفصيل ذلك يطلب في المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط حيدرآباد الدكن ــج ١ ــ ص ٢١٢).

ص ١٧ ـس ١٠. قولمه: هوثانيهما أن الجسم البسيط...» عبارة الفخرالرازى فى المباحث المشرقية هكذا: هوثانهما أن الجسم البسيط إذا نصفته كان نصفه مساوياً لكلمه فى الماهمية مع كونمه مخالفاً لمه فى المقدار، ولوكان المقدار مقوماً لكان المختلفان فى المقدار مختلفين فى الماهية (طهند ـج ١ ـ ص ٢١٣).

ص ۱۲ ـس ۱۴. قولـه: هوأمّـا أنه نهاية...» أى وأمّا أن السطح نهاية فليس هو بهذاالاعتبار مقداراً ولا تحت مقولة ولكن لكونه اى لكون السطح نهاية لشىء أى نهاية لمذى السنهاية و ذوالسنهاية غمير مخصوص هو أى ذلك الشيء قابل للأبعاد التلاثة الخ. قولـه: هوان كان مضافاً مشهورياً لايكون إلاّ مقداراً الخ.

ص ۱۲ ـ س ۱۶ مو المبيعى الطبيعى ذوبعدين فليس... كما أن الجسم الطبيعى ذوابعاد ثلاثة ومع ذلك لايكون كمّا و مقداراً بل يكون معروضاً للكم والمقدار. وقوله: «باعتبار مايخالف...» أى مايخالف به سطحاً آخر منالعظم والصغر والمساواة وغيرها. وقولمه: «بلل مقداريته أنماهى باعتبار مايخالف به سطحاً آخر...» وهو اعتبار أنه يقدر و يسكل و يكون اعظم من أفراد أو أصغر أويساويه. وقوله: «بل شيئاً هو يهسح و يشكل و يكون اعظم من أفراد أو أصغر أويساويه. وقوله: «بل شيئاً هو نهايمة» لأن التعليمي مقدار والتناهى ذاتي للمقادير والا لم تكن مقادير فتدبر. اعلم أن البعد من حيث هو بعد ليس بمقدار و ذلك لأن التناهى ذاتي للمقدار فلايتحقق المقدار إلا بالتناهى فلوكان البعد مقداراً لما تجئم القوم في اثبات تناهى الأبعاد، وكم ضل من قال إن التعليمي مقدار. ولما لميكن البعد مقداراً فمقدارية السطح أنما هي باعتبار مايخالف به سطحاً آخر.

ص ١٢ ـ س ١٩، قولسه: «ليسست كنسبة المقدارية...» وذلك لأن المقدارية عارضة للصسورة الجسمية، وأما ذلك المعنى أى فرض البعدين بالنسبة إلى السطح فنسبة الفصل

الى الجنس.

ص ۱۷ ــ س ۲۷، قولـــد: «وهــو بحالـــد» اى كــل من الخطّ والسطح يزول ويطرأ على الجسم الطبيعي والجسم الطبيعي بحالــه.

سى ١٧ ـ سى ٢٥، قولمه: «واعلم أن الذي يقال...» راجع الفصل الخامس عشر من الفين الأول من ١٧ ـ س ٢٥، قولمه: «واعلم أن الذي يقال...» راجع الفصل الخامس عشر من الفين الأول من المباحث المشرقية للفخرالرازي ـ طحيدرآباد الدكن \_ ج ١ ـ ص ٢١٥). قولمه: «فهو الما من رموزهم و تجوزاتهم...» كماقد نقل في زبرنا الروائية عن الوصي عليه السبالة السبالة و سرالباء يعني بهاباء بسمالة الرحمن الرحيم. والحروف المقطّعة في أوائل السور القرآئية رموزات بل القرآن كلمه رميز، وليست الشريعة إلا رمزاً، والأنبهاء ما تكلموا إلا بالرمز، وقال الله سبحانه: «وتلك الأمثال نضر بها للناس وما يعقلها إلا العالمون (العنكبوت ٤٣).

ص ۱۲ ـ س ۳۰ قولسه: «ولماسر" أن الجسم الواحد...» ماسر" هوالوجه الأول من الفصل الثاني من هذا الفن في الفرق بين المقدار والجسمية فراجع. قوله: «وليس ايضالً...» عبارة الفخر الرازى في الفصل الخامس عشر من الفن الأول من المباحث المسرقية (ج ۱ ـ ص ۲۱۴ ـ ط حيدرآباد) هكذا: «وليس أيضاً بسبب الفاعل فإن الفاعل إذا أعطى الصورة الجسمية مقداراً معيناً ثم أعطاها مقداراً آخر فذلك ألما يكون بأن تبتمد الصورة الجسمية إلى جانب و تتقلص من جانب...» (تقلص: درهم كشيده شدن و گردآمدن باهم).

ص ١٧ ــس ٣٥. قولـــه: «إلا بــأن يصــير وجودها وجوداً آخر أقوى...» كما أنّ النفس جسمانية حدوثاً وروحانية مآلاً ويقاماً.

ص ١٣ ـس ٩. قولسه: «لأن الواسطة...» اى لأنّ السقطة الواسسطة إن منعست الطرفين عن الملاقاة فانقسمت، وان لم تمنع فتداخلت الجميع اى جميع النقاط.

ص ١٣ ـس ١٠. قولسه: «إلالسنهم المخروط...» سهم المخروط هو المنط المغروض فى وسنط المخسروط منن قاعدته إلى رأسنه، ونهايسة ذلك الحلط المفروض تقطة رأس المخروط. ص ١٣ ـ س ١٧، قولسه: «فصل فى المكان...» الفصول الخامسة والسادسة والسابعة من المقالمة الثانية من طبيعيات الشفاء فى البحث عن المكان (ط ١ من الرحلى \_ ج ١ \_ ص ٣٩)؛ وكذلك القصل السيادس عشر من الفن الأول من المباحث المشرقية فى اثبات المكان (ط حيدر آباد \_ ج ١ \_ ص ٢١٧) والمصنف ناظر اليهما.

ص ١٣ ـ س ٢٨، قولمه: ﴿ وَكُثِيرِ مِن الأَعْراضِ » كالوضع والجدة والنقطة والجسم التعليمي وغيرها.

ص ١٤ ــس ٢. قولـــه: «وفىالكــل محــلّ تــأمل» أمّــا فىالأول فــإن فيه مصادرة عــلىالمطلــوب، وأمــا فىالـــثانى فلأنه دعوى بلادليل، وأما فىالثالث فلأنّ الفوق والسفل منالأمور الانتزاعيّة لاوجود لــهما فىنفسهما فتدبّر.

قولسه: هواعلم أنه ذكر بعض العلماء وجهاً...» هذا ملخص ماذكره الفخرالرازى في المباد في المباد في المباد في المباد في المباد في في المباد في المباد

ص ۱۴ ــ س ۶ ، قولسه: «والزاعم بأنه صورة...» قال الشيخ فىالفصل السادس من ثانسية طبيعسيات الشسفاء فىذكر مذاهب الناس فىالمكان (ج ١ ــط ١ من الرحلى ــص ۵۱): ومنهم من زعم أن المكان هوالصورة وكيف لا وهو أول حاويحدد.

قولـــه: هوان صـحّح الأوّل...» بــأن يــرجع الى الشــكل الأول المنتج منالموجبتين الكلّيتين بالبديهة.

ص ۱۴ ـ س ۱۳، قولسه: «ولا مادّيـاً...» وإلاّ كـان صورة وقد عرفت أن الصورة لايمكـن أن تكـون مكانـاً؛ وأيضاً لوكان مادّياً لكان المركب منه و من المادة جسماً فلا بدّلـــه مــن مكان و مكانه لايكون هوالبعد الذى هوجزء للجسم الأول وإلاّزم تداخل الجواهــر المادّيــة فكأنه بعد آخر يكون جزءاً لــهلجسم ثالث و هكذا فيلزم عدم تناهى الأبعــاد وقدمــرّ مــايدلّ عــلى اسـتحالته فــتدبّر. «فالمكان إمّا السطح المذكور...» يعنى بالشــيخين الفــارابي و اينسينا الشيخ الرئيس. قال الشيخ في آخر الفصل الرابع من المقالة التالـثة مـن/لـهـيات الشفاء: «أما المكان فهوالسطح...» (ط ۱ من/الرحلي \_ج ۲ \_ ص ۳۴۸ ؛ و ص ۱۲۴ من/الـهيات الشفاء بتصحيحنا و تعليقاننا عليه).

ص ۱۴ س ۱۴، قولسه: «وأسا البعد الجسرد المنطبق...» إن تسئت فراجع كتابنا القارسي المسمى بد «كشسى در حركت» ط ١ ـ ص ٢٩١ ـ چمن دوم از دشت هشتم.

ص ١٣ ـ س ١٥، قوله: «فكأنه جوهر متوسط بين العالمين...» يعنى بالعالمين عالم المجردات و عالم الماذيات و الها قال كأنه لأنه ليس بتوسط لأنه ذووضع أى واقع في الجهة ولو بواسطة المتمكنين لأن الهالاء باطل. قال الفاضل القوشجى في شرحه عملى الستجريد في قصل الأقوال في المكان: «فذلك البعدالذي هو المكان إما أن يكون أمراً موجوداً، ولا يجوز أن يكون بعداً ماذياً قائما بالجسم إذيلزم من حصول الجسم فيه تداخل الأجسام فهو بعد بجرد، ويجب أن يكون جوهراً لقيامه بذاته و توارد المكنات عليه مع بقاء شخصه فكأنه جوهر متوسط بين العالمين أعنى الجواهر المجردة التي لا نقبل السارة حسية، والأجسام التي هي جواهر كتيفة، وحيننذ تكون الأقسام الأولية للجواهر سنة لا خسة على ساهو المشهور، وإلى هذا الاصتمال ذهب افلاطون ومن تابعه من الحكماء الإشراقيين» انهي ماأردنا من نقل كلامه.

وفى بعـض الحواشــى المخطوطـة مــن شــرح التجريد للفاضل المذكور أفاد بعضهم بقولـــه: مــن ذهــب إلى أنَّ المكــان هوالــبعد لايقول بوجود الــهيولى فالأقسام الأوكيّة للجوهر عندكلّ طائفة خمسة كماهو المشهور فافهم.

وأفاد بعضهم أيضاً بقولسه: قوله جوهر متوسّط بينالعالمين فهو من حيث قبولــه للإشارة الحسيّة يشبه الأجسام. و من حيث تجرّده يشبه الجرّدات.

وأف.اد بعضهم ايضاً بقول.ه: هذاالبعد يسمّى مجرداً لأنه وان كان قابلاً للإشارة الحسيّة لكنّه غيرمقارن للمادّة مقارنة الأبعاد الجسمية الحالّة فيها.

ص 18 ــس 14. قواسـه: «الأول أن اخــتلاط الأمــور...» قال بهمنيار فيالتحصيل

(ص ٣٨٣): «ذكر اصحاب البعد أناوصلنا إلى البعد بطريق التحليل وذلك لأن الأمور البسيطة أغما يمودى إليها التحليل بتوهم رفع شىء شىء من الأشياء الجميمة معاً و هما فالذى يسبقى بعمد رفع غيره في الوهم هوالبسيط الموجود في نفسه وإن كان لا ينفرد لمه قوام فمبهذا عرفنا المهيولى والصورة، ونحن إذا توهمنا الماء وغيره من الأجسام مرفوعاً عن الإناء مثلاً لزم أن يكون البعد الثابت بين اطرافه موجوداً» انتهى كلامه. وإن شئت فراجع أيضاً الفصل السادس من المقالة الثانية من طبيعيات الشفاء فإن ماذكره بهمنيار فهو تفصيل ما في الشفاء (ط ١ من الرحلى ـ ج ١ ـ ص ٥١).

ص ۱۴ ــ س ۲۸، قولــه كجسـم طبلى...» كهذاالشكل ۱: و قولـه: «أو مقعرًان منطبقان...» كهذاالشكل ۲:

و قوله: «منالجانبين» متعلق بقوله «منطبقان».

ص ۱۴ ــ س ۳۵، قولـــه: «بمــا لايخلــو عن قصور» وهو أن الماء والأرض بمنزلة كرة واحدة.

ص ۱۵ ــس ۱، قولـــه: «بــأن يكــون أحدهمــا عارضا...» أى بأن يكون أحدهما عارضا و ماذيّاً، و الآخر غيرعارض و غيرمادّى كالبعد المجرّد.

ص ۱۵ ــ س ۵ ، قولـــه: «وآثــار الـبعد...» أى آثار البعد المجرّد و لوازمه غيرآثار الجـــم و لوازمه.

ص ۱۵ ــس ۸ ، قولسه: «فــإذاامتازالـبعد...» أى اذاامــتازالـبعد الجــر"د عــن كــل منالمخصوصات امتاز ذلك البعد عن الجسم الطبيعى مطلقا.

ص ۱۵ ــ س ۱۱، قولــه: «لما كان الشكل حاصلاً لكلّه» وذلك لأنه حينئذ لاكلّ ـه.

ص ١٥ ــس ١٩. قولـــه: «أنهانتخيّل مقداراً عظيما...» يعنى لوكان الشاغل بالذّات هــوالمقــدار لوجـب أن يكــون شــاغلاً في هــذه الأمــور أيضاً لأنّ المفروض أن المقدار هــوالشــاغل بــالذات، وحيــث إن المقدار في هذه الأمور متحقق ولايكون شاغلاً فليـــ

المقدار منحيث هومقدار شاغلاً.

ص ۱۵ ـ س ۲۳. قولـ ه: هورأى أمّـته ليلة المعراج...» اعلم أن أحاديث الذركلَـ ها من هـ ۱۵ ـ س ۲۳ كتاب ه*غزار و بك نكته* » گفته ام تاله خوارد و بك نكته » گفته ام ذرّ چنانكه از روايات آن با تأييد و تسديد روايات ديگر و اصول براهين عقلميه مستفاد است عبارت از: فرقان كثرت از متن قرآن وحدت در قلب ليلةالقدر است فافهم.

ص ١٥ ـ س ٣٠. قولسه: «ثم من أمصن النظر...» يسريد أن يختار البعد في كلامه هذاكما اختاره المحقق الطوسى في التجريد؛ والمستفاد منظاهر كلام ابي البركات في المتبر (ج ٢ ـ ص ٣٣ ـ ط هند) همو أن القمول في السجد في المكان هوغاية ماأممن النظر في المكان حيث قال: المكان في العرف اللغوى هوالذي يستقر عليه المتمكّن ويتحرك منه وإليه، ثمّ لمّا أممن العلماء في النظر قالوا إن المكان هوالسطح الباطن من الجسم الحاوى الذي يتحرك عنه أواليه أو يسكن فيه؛ ثمّ لما أممنوا في النظر قالوا المكان هوفضاء له طول و عرض و عمق يمتلىء بجسم يكون فيه و يخلسو بخلسة، فإن كان هذا يصح في الوجود فهوا ولى بماذهب إليه المسمون لمني المكان فينظر فيه» انتهى كلامه.

اقول: الظاهر من كملام الجالبركات أن البعد في كلامه غير البعد الذى هو جوهر متوسط بين السلام في البعد هو أوفق متوسط بين السلام في البعد هو أوفق عبرامه المذى هوالقول بالحركة الجوهرية فتبصر ثم بعض مواضع من قوله هذا أعنى ثم من أمعن النظر، موضع نظر يظهر عليك بالتدبر في كلامه ثم إن أخذت الفطائة بيدك تحدساً ثاقباً أن القول بالبعد الجوهرى هو المناسب لما ذهب إليه المشاء في حدوت السالم الجسسماني، وأما ما هو المعتقى عندالعرفاء الشامين فهو بعزل عن التحقيق، بل المكان حينتذ هو المقول بالبعد الموهوم المكان حينتذ هو الموراء الذى كان الجسم مالناً له كماهو مختارنا و لا أقول بالبعد الموهوم المتوسط بين العالمين فهو، به المتكلمون؛ وبقى الكلام في اثبات البعد الذى هو الجوهر المتوسط بين العالمين

ص ۱۵ ـ س ۳۴، قولــه: «مادامـت حركته...» أى مادامت حركته باقية تكون لـه كيفية متّصلة الخ.

ص ۱۶ ـ ص ۱۶ قولسه: «إذلاسطح فى كمل آن...» أى عملى نعمت الاتصال بأن لا يكون ما بين الآنين زمان يدل عليه قولمه لاستلزامه الح؛ وأمّا وجود السطح فى كل آن عملى أن لا يكون بين الآنين زمان يستلزم خلوه عن المكان وعن النسبة اليه فى الزمان الواقع بمين الآنين. و قولمه: «من غير المنقسمات» أى من الآن والجزء. وقولمه: «ولا فى زمان الحركة فرد زمانى من السطح» وإلا أزم السكون.

ص ١٤ ـ س ٢٠ قوله: «وهم طائفتان...» قال المفقق الطوسى في شرحه على الفصل المثلاثين من النعط الأول من الإشارات: «القائلون بالخلاء فرقتان فرقة تزعم إنه لاشى، محض و فرقة تزعم أنه بعد ممتد في جميع الجهات من شأنه أن يشغله الأجسام بالحصول فيه و يكون مكاناً لها» انهى. وقال الشيخ في أول الفصل النامن من ثانية طبيعيات الشيفاء (ط ١ من الرحلى ـ ص ٥٥)؛ وأما القائلون بالخلاء فأول ما يجب علينا هو أن نعرتهم أن الخلاء ليس لاشيء مطلقا كما يظن منهم قوم كثير، و أنه إن كان الخلاء لاشيء البيتة فليس ههنا منازعة بيننا و بينهم فليكن الخلاء شيئاً حاصلاً ولنسلم هذالهم الخ.

ص ۱۶ ـ س ۱۱، قوله: «الجسم القابل للانقسام...» أى الجسم القابل بالذات للانقسام...

ص ۱۶ ــ س ۱۲، قولسه: «فسإن كبان الأول...» الأول هو قولـه ذووضع بالذات. والـثانى هــو قولـــه: «ذووضــع بالعرض». قولـه: «وهذاالتقرير أولى تمّا قبل...» الفائل هوالفخرالرازى في المباحث المشرقيّة. (ط حيدرآباد ــج ۲ ــ ص ۲۳۰)

ص ۱۶ ـ س ۱۵. قولــه: «وأسا إذا كـان كسّاً...» أى وأسا إذا كـان الخلاء كمّاً بالعرض فيكون متصلاً بالعرض لما عرفت فلم يكن الحلاء بحيث إذا فرض الخ. قولـه: «وهـنا أولى تمّا يقال...» القمائل هوالفخر الرازى ايضاً فىالفصل التاسع عشر من الفن الأول من المباحث المشرقية (ط حيدرآباد هند ـ ج ۱ ـ ص ٢٣٠).

ص ۱۶ ــ س ۲۲. قولـــه: «مشــتركة بين افرادها وإن كان وجه النخالف...» عبارة الفخرالرازى فىالمباحث المشرقية هكذا: «فلولزم جزءاً منالحنلاء لازمٌ لزم كلَّ جزء ذلك اللازم فحيننذ لايخالف فيه جزء جزءاً (ط حيدرآباد ـــج ۱ ـــص ۲۳۱).

ص ١٧ ـ س ٩، قول عن المحتوان النسك تما أورده صاحب المعتبر...» صاحب المعتبر هو ابوال بركات البغدادي استاذ الفضر الرازي، أورد هذا الاعتراض في اواخر الفصل المساع عشر من المجزء الأول من العلم الطبيعي من المعتبر (ج ٢ ـ ص ٩٣ ـ ط هند)، واستحسنه الفخر الرازي في الفصل التاسع عشر من الفن الأول من المباحث المشرقية (ج ١ ـ ص ٢٣٣ ـ ط هند)، حيث قال: «الهذه شكوك حسنة ذكرها صاحب المعتبر على هدفه الأدلّة». وتقل هذا الاعتراض عن الي البركات الهقق الطوسي في شرحه على الفصل السابع من النمط الثاني من اشارات الشيخ الرئيس ثم ردّة فراجع.

ص ١٧ ــ س ٢٥، قوله: «ولاصحاب الخمالا، متمسكات...» قد لخّص أقوالهم تلخيصاً وجميزاً و اختصرها غايمة الاختصاره و قد قرّره الفخر الرازى أوضع تقرير ضراجع الفصل العشرين من الفنّ الأوّل من المباحث المشرقية (ط حيدرآباد ـج ١ ـ ص ٢٣٨).

ص ١٧ ـ س ٢٨، قول ... «وأقدى متشبئاتهم...» قبال العلامة الشبيخ البهائى ... قبال العلامة الشبيخ البهائى ... قبد سسرة .. فالكشكول (ط نجهالدولة .. ص ٣٢٩)؛ من أقوى دلائل القائلين بهالخلاء رضع صحيفة ملساء فيلزم تدريج تخلّل البهواء؛ وأجهب بالمنع من دفعية الارتفاع بل دفعيته في حيّز الامتناع إذا لحركة تدريجية من غير زاج، انهى كلامه.

و مـرحوم مــپرزا عــبدالغفار نجــمالدولة در حاشيه كشكول يادشده در همـبن مقام مــرقوم فــرمودند: «در اين عصر بهقواعد صحيحه طبيعيّه اين مسئلـــه مبرهن گشته و خلاء ممكن شود» انتهى.

ایسن بنده حسن حسنزاده آملی در سالف ایّام در همان حاشیه نوشته است: از قدیم و جدیمه کسسی نگفسته که خلاء ممکن است، جز اینکه اهل این عصر از دانشمندان اروپا و دیگران تقلیل هواء را از شیشهای مثلاً که اندکی از هوای لطیف و بسیاریسیار کم در آن مانده است خلاه گویند، و درحقیقت خلاء در اصطلاح آنها تخلیه مقداری از هواء است نه همهٔ آن، و خود آنها هم چون فلاسفه قدیم قائل به محال بودن خلاء هستند.

ص ۱۸ ــ س ۲، قولسه: «وثانيها لوألصقنا...» هذاالوجه كوقوع سطح أملس على سطح أملس مثلـه و قدمر آنفاً إلا أن هيهنا وقع سطح جلد على جلد وهنالك فرض سطح ورقة حديد أوغيره من الأشياء الصلبة على مثلـه.

ص ١٨ - س ٣، قوله : «على امكان دخول ميلة في زق...» العبارة في المطبوع الرحلى أولاً جائب «على امكان دخول مسيلة في زق...» ولعل المسيلة تحريف المسيلة وهي اسم آلة كمدقة، وفي منهى الأرب في لغة العرب؛ مسلك بكسر الميم: سوزن كملان، مسال جمع؛ فتدبر قوله: «و رابعها أنازى...» عبارة الفخر في المباحث هكذا: «المرابعة أنانرى إناء محلوه أمن رماد يسع الماء أيضاً مع امتلائه بالرماد فلولا أن هنالك خلاء استحال ذلك»؛ أقول عبارة الفخر أولى في تقرير الدليل ولكن جواب المصنف حيث قال وعن الرابع بأنه كذب محض لا يوافق إلا كما قرره الدليل حيث قال ويسعه معه ملائه ماء كما لا يعنفى.

ص ۱۸ ــ س ۱۸، قولـــه: «والتانى ايضا محال...» التانى هو أن يكون محركا لكلّـه. قولــه: «وأما علىالتانى فمعلوم» التانى هو أن يكون الخلاء فى خارج الجسم.

ص ١٨ ــ س ٣٥. قولــــه: «مــنالأشكال الوضعية» أي الأشكال الوضعية الحاصلة بالتقطيم والمدّ.

ص ١٩ ـ س ٧، قولد: «المقدّمة فيرسم الكيف...» كلامة \_ قدّسسر" \_ من قوله فاعلم أن لا سبيل الى تعريف الأجناس \_ الى قوله فقالوا كماهوالمشهور \_ ملخص كلام الفاضل القوشجى في شرحه على تجريد المحقق الطوسى في اوّل البحث عن الكيف، و باقى كلامه الى آخر الفصل ملخص كلام الفخر الرّازى في المباحث المشرقية (ج ١ \_ طحيدرآباد الدكن \_ ص ٢٥٧) فراجع.

ص ١٩ ـ س ١٦، قولسه: «فقالوا كما هوالمشهور أنه هيئة قارة…» عرف الشيخ الرئيس الكيف في الفصل الأول من المقالة الخامسة من الفن التاني من الجملة الأولى من منطق الشيفاء بعد نقبل عدة تعريفات في الكيف من القدماء بقوله: «ولنقرر الآن أن الكيف يم هي كمل هيئة ولنقرة في الموصوف بهما لا توجب نقديره ولا نقتضيه ويصلح تصورها من غير أن يحوج فيها الى التفات إلى نسبته يكون الى غير تلك المهيئة»؛ وقال بعد هذا التعريف: وهذا ايضاً ضرب من البيان متعلق بان ثبت شيء ثم يعرف بسلوب أمور عنه الودنا من تقل كلامه.

وأقسول: أعلم أن تعريف الكيف بأنه هيئة قارة لايصح على مذهب صدرالمتألهين ــ قستسسرة ــ في الحركة الجمورية لأن الجوهر الطبيعي إذا كان متحركاً كانت الأعراض كلسها تابعة لسه لكونها سن شئونه الوجوديّة فلاتكون هيئة قارة ولذا لم يذكر القرار في تعريفه فتديّر.

ص ۱۹ ــس ۱۸، قولسه: «فلاحاجـة الى الاحتراز عنها بقيد» وذلك لأنه أمر غير ثبوتي بل اعتباري.

ص ۱۹ ـس ۲۸. قولسه: «إلا أن يقرء الأول منصوباً» أى إلاّ أن يقرء النصور الأول منصوباً، والتصور التانى مرفوعاً. قولمه: «و حينئذ لايلائم هذه القرائة...» وذلك لائمه بسناء عسلى هذه القرائة يكون فاعل يقتضى فى قولمه ولايفتضى الضمير الراجع الى التصور الثانى و حينئذ لايستقيم المعنى كما لايخفى.

ص ١٩ ـ س ٣٣. قولمه: هلكن الأقرب أن يقال...» ناظر الى المباحث المشرقية للفخرالرازى (طحيدرآباد \_ج ١ \_ ص ٢٤١).

ص ٢٠ ـس ٢. قوله: «بالمعلومات التي لاتنقسم» هي كالبسائط.

ص ۲۰ سس ۴، قوله: «عالمه من الخواص» اي مع ماليه من الخواص.

ص ۲۰ سس ۱۰. قولسه: «والبيابس يجعل غيره يابسلّ» مع أنهما من أوائل المحسوسات. قولمه: «قال الرازى وهذا تضييع...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ج ۱ ـ ص ۳۶۴ ـ ط هند).

ص ٢٠، س ١٤، قولسه: إن العدد لايعرض المفارق العقلى...» قدمضى الكلام في ذلك المطلب السامى في الفصل السابع من العلوف الثانى و في الفصل الثالث من العلوف الثالث من المسلك المخالس (أى من المرحلة العاشرة).

ص ۲۰ ـ س ۱۸، قولــه: «أسا الـذى ذكـروه فىبـيان الحصـر...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند ــ ج ۱ ــ ص ۲۶۲).

ص ٢٠ ـ س ٢١، قولسه: «ولاقوة و وهناً طبيعيا...» أقول: أدب الكلام يقتضى أن تكون العبارة هكذا: «واللاً قوة والوهن الطبيعي» لأنه عطف على قولسه بالقوة في قولسه فالأول هوالمسمّى بالقوة؛ وعبارة المباحث هكذا: «و ان لم تكن محسوسة فإمّا أن تكون استعداداً نحوالكمال أو تكون نفس الكمال فالأولى هى المسماة بالقوة واللاقوة، والثانية هي المسماة بالحال والملكة. ثم قوله وهناً طبيعيّاً عطف تفسيرى لقوله ولاقوة، والوهن هوالعجز وعبارة الشيخ في النسفاء هكذا: «أحدهما يسمّى قوة طبيعيّة والآخر عجزاً طبيعيّاً (آخر الفصل الرابع من المقالة الخامسة من القن الثاني من الجملة الأولى في المنطق).

ص ٢٠ ـ س ٢٥، قول عنه إن قطب في جسم التحريك ... » اقول: هكذا كانت العبارة في الشفاء (الفصل الأول من المقالة الخامسة من الفن النافي من الجملة الأولى في المنطق من نسخة مخطوطة عندنا)؛ فالجسم منّون لامضاف. ونقل الرازى عبارة الشيخ في المباحث هكنذا: «فإن ضله في جسمه التحريك » باضافة الجسم الى الضمير (الفصل النافي من المباحث المشرقية ـ ج ١ ـ ص ٢٤٣ ـ ط هند).

ص ۲۰ ــ س ۱۳۳ قولـــه: «تفصل في المسواد أشسياء» و في المباحــث المشرقية: تفعل في موادّها أشياء (ج ۱ ــ ط هند ــ ص ۲۶۶).

ص ٢١ ـ س ١، قولسه: «يمكن الجسواب بأنهما يغملان في الحسّ مثلهما» فانهما وإن لم تكونـا فاعلــتين في المسواد لكــنهما تكونان معدّتين للحواس لإفاضة الصّور عليها من المبادى العالية.

ص ۲۱ ــ س ۱۰، قولـــه: «فــان الحــرارة بما هى حرارة قدتكون تابعة للمزاج...» وهـــى كالحــرارة الــتى تحصــل من انفعال المواد فىالماجين. وإنما قال قدتكون تابعة...» إشارة الى أنها لاتكون مطلقا كذلك لأنَّ حرارة النَّار مثلاً ليست تابعة للمزاج.

ص ۲۱ ــ س ۱۱، قولمه: «وهذا معنى قولهم بشخصها...» حيث قالوا بشخصها أو بــنوعها تابعــة لــلمزاج، وإلاَّ أى و إن لم يكن معنى قولــهم ماذكرنا فالحرارة انواع كتيرة الخ.

ص ۲۱ ــ س ۱۴، قولـــه: «لأجــل السببين المذكورين» اى السببان المذكوران قبيل ذلــك فىهذاالفصل حيث قال: وذلك لانفعال الحواس عنها أولاً، و لكونها بخصوصها أو عمومها تابعةً للمزاج الحاصل من انفعال العناصر بموادّها آه.

ص ٢١ ـ س 10، قول ... «قصل في الردّ على القول بأن كيفيّات الأجسام...» قال الفاضل القوشجى في شرحه على تجريد المحقق الطوسى: «زعم جمع من الأوائل أن هذه الكيفيّات نفس الأشكال، قالوا إن الأجسام ينتهى تحليلها إلى أجزاء صلبة (كماهو مذهب ذيقراطيس) قابلة الإنقسام الوهسى دون الانقسام الفعلى، وزعموا أن تلك الاجراء متفالة الأشكال فالأجزاء التى تحيط بها اربع مثلثات تكون متحددة الأطراف مفرقة لاتكسال العضو فيحس منها الحرارة؛ والأجزاء التى تحيط بهاست مرتعات (أى شكل مكسّب) تكون غليظة الأطراف غيرنافذة في العضو فيحس منها البرودة، وكذا الحال في العضو فيحس منها البرودة، وكذا الحال في العضو فيحس منها البرودة.

ثم تفصيل البحث في المقام يطلب في الفصل التاني من المقالة التانية من طبيعيات الشفاء (ط ١ من الرحلي الحجري -ج ١ - ص ٢٩٧). وقال الفخر الدازي في المباحث المسرقية: في تقول الآثار الحاصلة في الحواس أشكال أوغير أشكال فإن كانت أشكالاً وكل شكل ملموس فالأثر الحاصل في العين ملموس هذا خلف، و إن لم يكن أشكالاً فقد نبت القول بوجود كيفيات وراء الأشكال، فإذا جاز ذلك فأي مانم يمنع من إثباتها في الجسم الخدارجي؟. الوجمالتاني في إثبات الكيفيات أن الألوان والطعوم والروائع فيها مضادة والإشكال ليوقف على وجود اللّون فلوكان اللون نفس الشكل لتوقف الإحساس بالشكل يتوقف على وجود اللّون فلوكان اللون نفس الشكل لتوقف الإحساس بالشيء على الإحساس

اعلم أن الشكل السادس عشر من المقالة الثالثة عشرة من اصول اقليدس ينسب إلى الساد، والسابع عشر منها ينسب إلى الأرض، والثامن عشر منها ينسب إلى الهواء، والتاسع عشر منها ينسب إلى الماء، والعشرين منها ينسب إلى السماء، فليطلب.

ثم أعــلم أن مذهب بعض القدماء كذيقرا طيس وغيره هو أن الأجسام اى السناصر المساحدة ليسـت ببسـائط صغار متشابهة المسـاهدة ليسـت ببسـائط عــلى الإطلاق بل هى أغا متألفة من بسائط صغار متشابهة الطبع فىغاية الصلابة، وتألف تلك البسائط التى من تركيبها حصلت المركبات أغا يكون بالتماس والـتجاور فقـط؛ والجسم البسيط الواحد منها لاينقسم فكاً أصلاً أى لابالقطع ولا بالكسر، والفلك أعم منهما، و إغا ينقسم وهماً.

و اذا دريت أن أشكال الجسمات الخمسة المذكورة في كتاب أقليدس اشكال العناصر والفلك فاعلم أن السلماوى أى الفلكسى من اثنى عشر مخسّلة والنارى منها من اربعة مثلّثات، والسهوائى منها من غانية مثلّثات، والمائى منها من عشرين مثلثاً، والأرضى منها من مكتب واحد تكون اضلاعه مربّعات. و إن شئت فراجع في ذلك الفصل الثامن مين السنمط الأول والفصل الثانى عشر من التمط الخامس من اشارات الشيخ الرئيس و شرح الحقق نصير الدين الطوسى عليه؛ والقصل السابع من المقالة الثالثة من الفن الثالث منها من طبيعيات الشيفاء (ط ١ ـ ج ١ ـ ص ٩٨)؛ وكذا الفصل الثاني من الفن السادس منها (ط ١ ـ ج ١ ـ ص ١٩٠)؛ وكذا الفائد الثانية من الفن السادس منها (ط ١ ـ ج ١ ـ ص ٢٩٧).

ص ٢٦ ــ س ١٧، قولسه: «و إلاّ لانفسل البصــر من الشفاف» فانّالشفاف هوالذي لالون لــه كالــهواء.

ص ۲۱ ـس ۱۹. قولــه: «يقطّع العضو تخريقاً...» تخريقاً بالقاف من الخرق مفعول مطلــق لقولــه يقطّع من غير لفظه، والتحريف بالفاء تحريف؛ وفى المباحث المسرقية تقطيعاً مكان تخريقاً (ط حميدرآباد الدكـن ــ ج ۱ ــ ص ۲۶۷). وقولـــه: «والمــتلا فى لذلك التقطيع...» المــتلا فى بالفاء لاالقاف ناقص واوى، و فى منتهى الأرب فى لفة العرب: تلافى رسيدن و دريافتن جيزى، يقال: تلافيته إذا تداركته.

ص ٢١ ــ س ٢٢. قولـــه: «بخـــلاف الأشـــكال اذلاتضادّ فيها» وذلك لأنه لايوجد شكلان بينهما غاية الحنلاف.

ص ۲۱ ـ س ۳۲، قولـ د: «وليس الإحساس...» اى بل لابد للإحساس من الوضع والحاذاة. وقول ه: «لاختلاف المنفعلات» اى المنفعلات من الحواس المنفعلة.

ص ٧٧ ـ س ٣، قولـ ه: «قال الشبيخ في الشفاء...» قال الشيخ في الفصل السابع من المقالة الثانية عشرة من الفن الثامن من الشفاء (ط ١ من الرحلي ـ ج ١ ـ ص ۴٥١):

«كلّ الأشبياء التي تسخن عندنا بعلّة فإنّه يبرّد بمفارقة تلك العلّة فلذلك يظنّ قوم أنّ البرد ليس معنى بل عدماً وليس كذلك فإن فاعله على ما علمت طبيعته فائه الحا يسخن من خارج لأنه بارد بطبيعته ...».

ص ٢٧ ـ س ١٠، قـوله: «و مصنى الفعلمية فى الحسرارة...» أى معنى فاعلية الحرارة جعـل الغـير شميهاً بهما لامجرد أثر ما وفاعلية ما أعم من الحركة وغيرها ليكون قولمه فعلمية محسركة مجنزلمة قولنا جسم حيوان أى ذكر الحناص بعدالعام أوعلى سبيل الوصف على مازهمه الفخرالرازي، فقول المصنّف: «و معنى الفعلة...» ردّ على الفخرالرازي.

إن قلت: ماالدليل عبلى أن الحسرارة والمبرودة هما القرّتان الفاعلتان، والرطوبة والبيوسية هما القرتان المنفعلتان؟ قلنا: إنا إذا وضعنا أيدينا على جسم حار يولمناحرة، وكذلك إذا وضعنا أيدينا عبلى جسم بارد آذا نابرده، وأما الجسم اليابس المفرط فاليبس فإذا وضعنا أيدينا عليه لم يولمناه و كذلك الشيء الندى الرطب إذا نحن وضعنا أيدينا عليه لم يولمناه و كذلك الشيء الندى الرطب إذا نحن وضعنا أيدينا عليه لم يولمنا و لم يكن يؤثر فينا كذا قال اقليمون الحكيم. وقال المينوس الحكيم: علم الحركة الحرارة ألاترى أن مالاحرارة له لافعل له كالماء الذى هو أبدا مفعول به سباكن لاحركة الحرارة أكان فاعلا والماء والأرض مفعول جما.

ص ٢٢ ـس ١٥. قـولــه: «فـان كـان اللطـيف والكثيف قريبين من الاعتدال...»

وذلك كمافىالذهب، حدثت منالحرارة القوية حركة دوريّة الخ.

ص ٢٧ ـ س ١٧، قوله: «كما في الطلق...» الطلق ضرب من الأدوية، كذا في الصحاح؛ وقيل ما يؤخذ من قطع الجمل والأجسام الشفّافة \_ حكمة العين. قوله: «وعدم حصول التصعد...» دفع دخل مقدر كما لا يخفي، والدفع قوله لا ينافى الخروسياتي تفصيله قريباً في هذا الفصل: لأنا تقول أما تفريق الماء الخر.

ص ۲۲ ــ س ۱۳۳ قولــه: «ولا إلى الجســمية المشــتركة...» وإلا لكــان كل جسم ذاجــود وتكتــيف ولــيس كذلك. قولـه: «لأن الحرارة قدتكون جوهراً سماوياً...» وهى كالحرارة الغريزية، والفصل الآتي فيبيان ماهية الحرارة الغريزية وإليتها.

ص ٢٣ ـ س ١، قولـــه: هنصــل في ماهــية الحــرارة الغريزيّه وإثيتها...» قال الشيخ في آخــر الفصل السابع من المقالة الثانية عشرة من الفن الثامن من طبيعيات الشفاء (ط ١ مــن الرحــلى الحجــرى ــ ص ٣٥٣): ولقــد علمــت أن الآلــة الأولى للنفس هي الحار الفريــزى و بــهـيــتم جميع أفعالمها الح. والفصل الرابع من تلك المقالة من ذلك الفن في بيان الحرارة الغريزية في الصبيان والفتيان والشيوخ ــ الطبع المذكور ــ ص ٣٣٤.

ص ٢٣ ــ س ٨ ، قولسه: «قال الشيخ فىالقانون...» وإن شئت فراجع أيضا المباحث المشرقية للفخرالرازى (ج ١ ــ ص ٢٧٣) من طبع حيدرآباد الدكن.

ص ٢٣ ــ س ١٢، قولـــه: «وحكى في حيوان الشفاء عن المعلّم الأول...» وإن شئت فراجع أيضاً الموضع المذكور آنفاً من المباحث المشرقية (ج ١ ــ ص ٢٧۴ ــ ط هند).

ص ۲۳ ـ س ۱۷، قولـ د: «وزعـ م الإمسام الرازى...» راجع المباحـت المشرقيّة للفخرالرازى (ج ۱ ـ ص ۲۷۵ ـ ط حيدرآباد السهند).

ص ٢٣ ـ ٢٠، قولــه: «فالتفاوت بين الحرار تين...» أى التفاوت بين الحرارة الفريزيّة والحسرارة الفريزيّة والمسررة الفريزيّة وعبارة الفريزة و تلك الغريزة و تلك الفريسة؛ وعبارة الفخس في المباحث هكذا؛ فالتفاوت بين تلك الغريزة و تلك الفريسة ليست كذلك حتى لوتوهّمـنا الحسرارة الفريبة جزءاً من المركّب و الفريزيّة خارجة عنه لكانت الفريزيّة عند ذلك تفعل فعل الغريزيّة انتهى ما اردنا من تقل كلام الفخر.

واعدلم أن مازعمه الفخرالرازى هوقول جالينوس الطبيب، و مختار صاحب الأسفار هبو ماذهب إليه المعلّم الأول و استاذه أفلاطون، وقال الفاضل القوشجى في شرحه على التجريد: الحرارة يطلق على أربعة معان رابعها الحرارة الموجودة في بدن الحيوان التي هي آلة للطبيعة في أفعالها كالجذب والدفع والهضم وغيرذلك ولذلك تنسب إليها كدخدائية البدن، وافلاطون يسميها النار الإلهبة وهي المسماة بالحرارة الفريزية وقد اختلف فيها الأراء فذهب جالينوس إلى أنها حرارة النار العنصرية المستفادة من المزاج و دهب ارسطو الى أن هذه الحرارة (أى الحرارة الغيزية) مفائرة بالنوع والحقيقة لباقي أقسام الحرارة، وأن هذه الحرارة أغا يستفيدها المركب بالفيضان عليه كما يفاض النفس والقوى \_إلى آخر ماأفاد.

وأقول: الحسق ماذهب إليه أفلاطون و ارسطو والشيخ الرئيس و المولى صدراه وغيرهم من الأساطين من أن الحسرارة الغريزية هيالنار الإلهية. وسيأتي الكلام في الحسرارة الغريزية هيالنار الإلهية. وسيأتي الكلام في الحسرارة الغريزية في الفصل السابع من الموقف الثامن من إلهيات هذا الكتاب المستطاب المجباب، وذلك الفصل معنون بقوله: «فصل في أن وقوع ما يعده الجمهور شروراً في هناالهام قد تعلقت به الإرادة الأزلية صلاحاً لحال الكائنات \_ إلى أن قال في أواخر الفصل: والحسرارة الغريزية السق هي عندالهقين جوهر سماوي بيدملك من ملائكة الله المنازعة للأرواح المناقلة إياها من نشأة إلى نشأة ليس شأنها بالذات نفس الإذابة والتحليل وإفناء هذه الرطوبات إلى أن يقع الموت وإلاً لم يكن أفاضها سبحانه ولم يسلطها على البدن، ولا يرضى سبحانه بموت أحدسيما الإنسان إلاً لأجل حياة أخرى مستأنفة في عالم المعاد».

ص ٢٣ ـ س ٢٨. قوله: «بما في كلّ منها...» أى مع مافي كل منها من الترتيبات الخ ص ٢٣ ـ س ١٣ قوله: «فصل في ماهية الرطوبة واليبوسة...» راجع المباحث المشعرقية للفخر الرازى (ج ١ ـ ص ٢٧٥ ـ ط حيدر آباد الدكن) ثم قوله: «فصل في ماهية الرطوبة واليبوسة...» هذه العبارات إلى قوله: «والحق أن تعريف الرطوبة...» توجد في شرح المقاصد أيضاً. ص ۲۴ ــ س ۱۰، قولـــه: «وايضــاً ليســت الـرطوية...» راجــع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ج ۱ ــ ص ۲۷۸ ــط حيدرآباد هند).

ص ٢٩ ــ س ٢١. قول. : «ومنها أنه يوجب...» أى ومن وجوه الإعتراض أن ذلك التحريف يوجب أن يكون المعتبر الخ.

ص ۲۴ ـس ۲۵، قوله: «وتنفرك بسهولة» أى تنفك بسهولة.

ص ۲۴ ـ س ۲۹. قولــه: «وأسا إذاقلهنا هـى التى لأجلها...» عبارة الفخرالرازى فى المباحـت المشــرقية هكــذا: اعــلم أنـا أذاقلـنا الرطوبة مالأجلـه يسهل للجسم قبول الأشكال فذلك كلام مجازى الخ (ط حيدرآباد هند ـ ج ١ ـ ص ٢٧٩).

ص ٢٥ ـ س 6، قولــه: «فصل في اللطافـة والكتافة واللزوجة...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازي (ج ١ ـ ص ٢٨٢ ـ ط حيدرآباد).

ص ۲۵ ــس ۱۰، قولـــه: «إلا بالمسرض» اى إلاّ بالمسرض وبتوسّـط الكيفيّات و قولــه: «من انفمال يقع فيه» أى من حيث انفعال يقع فيه.

ص ٢٥ سس ١٧، قوله: «سن الإضافة في الكم» هذا مبنى على تفسير التخلخل بالإزديداد في الكم؛ وقوله: «أو كمم ذوإضافة» هذا مبنى على تفسير التخلخل بالكم المستزايد فستدبر. و قوله: «بالمنى الأول هناك» أى في الشفاء. وقوله: «الرقة المنسرة هيهنا» أى قاطيقورياس. وقوله: «وللستكاثف معان ثلاثة مقابلة لها» أى مقابلة للممافى المثلاثة للتخلخل؛ والمبارة منقولة من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ج ١ للممافى المثلاثة للتخلخل؛ وأما عبارة الشيخ في قاطيقورياس فتكون هكذا؛ وأما التخلخل والدتكائف فقديدل بلفظيهما على معان: فقديقال تخلخل ويراد به انتقاش الإجراء بأن يتخللها جسم أرق منها فتباعد كالصوف المنفوش؛ ويقال تكاثف لما يقابل ذلك كما يعمرض عندالكبر وقد يقال تكاثف لمقابله. ويقال تخلخل لقبول الماذة والتسكل من غيرانفصال يقع فيه، ويقال تكاثف لمقابله. ويقال تخلخل لقبول الماذة حجماً أصغر. (الفصل السادس من المقالة حجماً أصغر. (الفصل السادس من المقالة المؤاسة من الفن الثاني من الجمالة الأولى في المنطق).

ص ۲۵ ــ س ۱۶. قولـــه: «وأسا اللــزوجة فكيفــيّة...» ناظر الى المباحث المشرقية للفخرالرازي. (ط حيدرآباد هند ـــــــــ ١ ــ ص ۲۸۴).

ص ٢٥ ــ س ١٧، قولـه: «بل يمتد متّصلاً» وذلك كالعسل مثلاً.

ص ۲۵ ـ س ۲۰ قولــه: «أولها أنّ الشيخ قال في الحدود...» أى قال في رسالته في الحدود...» أى قال في رسالته في الحدود، وعبارته حكفا: «الاعتماد والميل هو كيفية يكون بها الجسم مدافعاً لما يمانمه عن الحسركة إلى جهـة مافدل ـ أى الشيخ على أنه ميده المدافعة ـ أى علتها ـ لأنفسها وهــى ـ أى المدافعة ـ غير الحركة كما في التقيل المُسكَّن في الجور، والزق المنفوح المُسكَّن قسمالما ـ خالمُسكَّن في الموضعين اسم مفعول من التسكين.

ص ۲۵ ـ س ۲۳، قولمه: هوثانها أن لمن أثبت للميل أمراً» وفي نسخة: «لن أثبت أمراً» وفي نسخة: «لن أثبت أمراً المسرقية هكذا: هولمن أثبت أمراً وراء هذه المدافسة أن يحستج فيقول الحلقة التي الخ (ج ١ ـ ص ٢٨٥ ـ ط حيدر آباد هسند). وقولمه: «الحلقة التي يجذبها...» سيأتي كلام المصنف في آخر المبحث السادس من هذا الفصل فيذلك حيث يقول: وأما الحلقة الساكنة الخ.

ص ٢٥ ـ س ٣٠، قوله: «هلى ماهو التحقيق من أن فاعلها هى الطبيعة التي...» قدمضى البحث عن ذلك التحقيق في الفصل الثالث عشر من المسلك الرابع من هذا الطبع حيث قبال: «فصل في تحقيق مبدإ الحركة القسرية، أصح المذاهب فيه أن يكون ذلك هوالطبيعة التي في المقسور بسبب تغيّرها الحاصل لها بغمل القاسر و إعداده فراجع.

ص ۲۶ ـ س ١، قولمه: «بعد تصورالميل...» بعد تصور الميل اى الكيفيّة، ومبدئه اى الطبيعة، ولازمـه أى المدافعة عند عدم المانع. قولـه: «وقد يراد به السبب القريب لـها» السـبب القريب هــوالكيفـيّة، وهو المنبعث من الطبيعة عند حاجتها اليه أى عند حاجة الطبيعة الى السبب القريب.

ص ٢٤ ـ س ٨، قوله: «والسناني صافعال في الفصل الذي...» هذا الكلام في الفصل المذكور من التسفاء ليس من يرى أن المذكور من التسفاء ليس من كلام الشيخ، بل الشيخ نقل هكذا: «ومنهم من يرى أن السبب في ذلك قوم يستفيدها المتحرك من المورك...» (الفصل الرابع عشر من المقالة الرابعة

من الفنّ الأوّل مسن الطبيعيات في الحركة القسرية عط ١ من الحجري عج ١ ـ ص ١٥٤).

ص ۲۶ ـ س ۸ ، قولسه: «فصنه مايحدث فيه...» اى لماكان الميل هوالسبب القريب لملحركة ينقسم إلى اقسامها ـ أى الى اقسام الحركة \_ فمنه \_ أى من الميل مايحدث فيه من طباع المتحرك الحز.

ص '75 مس 16 قولمه: «والمكل عندتها بسبب...» وذلك لما قلنها آنضاً من أنه مقدسسرة مأثبت في الفصل الثالث عشر من المرحلة الثامنة أن مبدأ الحركة القسرية هوالطبيعة التي في المقصور.

ص ۲۶ ـ س ۳۱ قولسه: «انستهى» أقول: إنه ـ قدّسسرة ـ لم يسم أحداً من قبل حتى يسرجع ضمير فعل انتهى إليه ويعلم انتهاء كلامه إلاّ أنا بعدالفحص علمنا أنه يعنى انستهى كلام المعقق الطوسى المنقول منه في شرحه على إشارات الشيخ الرئيس لأنّ قولله سمايها إلى قولسه انستهى، كلام ذلك المحقق في شرحه على في الفصل السادس من النبط المنافي من الاشارات في البحث عن الميل، إلاّ أنّ صاحب الأسفار اختصر بعض عبارات ذلك الشعرح وأضاف أخرى كسايعلم بالمراجعة الى شرح المحقق الطوسى على الإنسارات. ثم إن عبارة: «وقد مثل الشيخ حال الميلين...» من كلام المحقق الطوسى أيضاً في شرحه عملى الفصل السادس من النمط التاني من الإشارات، حيث قال: «واذا تقرر ذلك فنقول: قبول الشيخ...» فراجع ص ۴۹ من ذلك الشرح ـ ط ١ من الرحلي المجرى.

ص ۲۷ ـ س ١، قولسه: «كذلك لا يجتمع في جسم ميلان...» جواب لقوله المقدم: «فإنه كسالا يجتمع في المساء حرارة و برودة. وقوله: «بل يكون دائماً داميل واحد...» كلام شمارح الإنسارات نصير الدين الطوسسي هكذا: «بل يكون أبداً داحال بين الميل القسرى الشديد والطبيعي الشديد...» فراجع الفصل المذكور من النعط المذكور.

ص ۲۷ ـ س ۱۰، قولسه: «وعاشيرها أن المعتزلة...» أقبول: تفصيل هذاالمبحث يطلس من شرح السيّد الشريف على المواقف للقاضي عضدالإيجي حيث يقول سادس

مباحث الاعتماد في اختلاف المعتزلة في الاعتمادات الخ؛ فراجع (ص ٢٣٧ من طبع التسطنطية).

ص ۲۷ ـ س ۳۳. قولسه: «لابدين المديلين» أى المديل الطبيعى والميل القسرى لعدم اجستماعهما بسل هسا صنعدمان جميعاً فيذلك الزمان أى فيزمان السكون. وقوله: «إلا في الطرفين» أى في طرفى ذلك الزمان، وتفصيل ذلك يطلب في طرفى ذلك الزمان؛ وتفصيل ذلك يطلب من الفصل السادس عشر من النمط السادس من الشارات الشيخ الرئيس و شرح الحقق الطوسى عليه.

ص ۲۸ ـ س ۶، قول عن الشكل فقد علمت قدعلمت أن الشكل مرالكيفيات المختصة بالكميّات؛ وسيأتى أيضاً بعيد هذاالبحث عن الشكل في أول المقالة الثانية من القسم الرابع، و مراده من قوله فقد علمت هوالشكل المستفاد من التمعير في قول المذكور آنفاً في اللين. واعلم أن هذاالفعل هوملخص ماذكره الفخرال ازى في المقام و عبارته هكذا؛ اللين له صفتان إحديهما الانغمار الحاصل فيه و هو عبارة عمن حركة حاصلة في سطحه مقارضة لحدوث شكل التقرفيه، و النائية شكل التقرف عن حركة حاصلة في سطحه مقارضة لحدوث شكل التقرفيه، و النائية شكل التقرف المقارن لحدوث تلك الحركة الخ (الفصل الحادي عشر من الفن النافي من المباحث المشرقية ـ ط حيدرآباد هند ـ ج ١ ص ٢٩٢).

ص ٢٨ ـ س ٩، قولد: «أعنى الأربع الفعلية والانفعالية في أمّا الفعليتان فهما الحسرارة والبرودة، وتصريفهما هـ وأن الحسرارة كيفية تفرق ببينالجسمعات و تجمع بين المتشاكلات، والبرودة هـى ألّـ تجمع بين المتشاكلات وغير المتشاكلات، وأمّا الإنفعاليتان فهما الرطوبة واليبوسة، و تعريفهما هو أن الرطوبة سهولة القبول للتشكّل و تعريفها هو أن الرطوبة سهولة القبول للتشكّل و تعركه، واليبوسة كيفية تقتضى كون الجسم سريع التغرق عسير الاجتماع.

ص ۲۸ ــ س ۱۲. قولــه: «فصل في اثبات الأنوان...» قال في شرح المواقف: إنه قال بعــض مــنالقدماء: لاوجود للّـون أصلاً بل كلــها متخيّلة. والفصل الرابع من المقالة الثالثة مــنالفنّ السادس من طبيعيّات الشفاء في تأمّل مذاهب قيلت في الأكوان و حدوثها (ج ١ ــط ١ مــنالرحلى الحجرى ــ ص ٣٦٣)؛ ثم قال الشيخ؛ فنقول: إنَّ منالمذاهب فى أمر الالميوان مذهــب مــن.يــرى أن اللــون الأبيض أثما هو تكوكه من الــهواء والضوء. وأنَّ الأسود تكوكه من ضدّ ذلك...»

وقلنا فى تعليقة عملى الشفاء فى المقام: قولمه: مذهب من يرى أنّ اللون الأبيض آه: هذا المذهب يرى أن اللّون لاحقيقة لمه أصلاً والألوان كلمها متخيّلة، وذكر أمثلة مماليس بيه الله تضاعل أصلاً كزيدا لماء والتلج سيمًا المسحوقات من البلور والزجاج رداً لقول من يقول كالنسيخ والقارابي ومن يحذو حذوهما: إن الألوان بالفعل أنما يحدث بسبب النور والإستعدادات الحاصلة فى الأجسام من تفاعلها، وبالجملة أن الألوان موجودات لا أن كلها خيالات. ثمّ إن الشيخ و صن سلك سبيله لاينكرون حدوث الألوان الدفعية المتخيلة كالمسحوقات المشقة وكقوس قرح الح.

ص ۲۸ ـ س ۱۴. قولسه: «كمافىالتلج...» فىكتاب استرونومى پيولر للفاضل كاميل فــالا مـــاريون ذُكرائــنان وأربعــون شــكلاً فىالأجزاء الصفار التلجية معنوناً بقولــه: La géomérie dans les leccons de neige ـ ص ۲۸۹ ــ طبعالفرانسا.

ص ۲۸ ـ س ۲۰، قولـ «واعـلم أن الشيخ ذكر...» أقـول: هذه العبارة منقولة من الفخرالرازى فى المباحث (الفصل الأول منالباب الثالث من الفن الثانى ـ ط حيدرآباد هند ـ ج ۱ ـ ص ۲۹۳)؛ وأما كلام الشيخ فيطلب من الفصل الرابع من المقالة الثالثة من الفنى السيادس من طبيعيات الشفاء (ط۱ من الرحلي ـ ص ۲۱۳). وقولـ و ولكاندعى الفنى السيخ بقول: لكناندعى الخ، وأما العبارة فمن الفخر. وقولـ « دولكـن فى المقالة الثالثة فى علم النفس» اى فى الفصل الرابع من تلك المقالة (ص ۳۱۳ من الطبع الرحلي، و ص ۱۵۱) من المطبوع بتصعيدنا و تعليقاتنا عليه. وقولـ « ۲۵۱) من المارية، جوشانيده.

ص ۲۸ ـ س ۲۴، قولـ ه: «طُبِخ فيه مُرْداسنج...» مرداسنج هومعرّب مُرده سنگ، ويقال بالعربيّة المُسرئك، وقال بعضهم هـ و معرّب مُردار سنگ، والاكثر على الأول؛ وضبطه الفاضل شليمر بكلاالوجهين؛ وفي مجمع الجوامع (ج ۲ ـ ص ۲۴۸)؛ مُرداسنج

مصرَب از مرداسنگ فارسی است و از اسرب و قلعی و سایر معادن سوای آهن بـعـمـل مـی آیـد و معمـول از رصاص ابیض و اسود است و تفصیلـه یطلب من المعتبد أیضاً (ص ۴۹۲).

وقولــه: «فى ماء طبخ فيه القلّى...» القلّى بكسرف القاف و سكون اللام هو ما يقال فى الألسنة الرائجة قلباب، يؤخّذ من الإشنان وذلك هوأجود أقسامه، ويؤخّذ من غير الإشنان أيضاً كما فى المعتمد (ص ٣٩٤) و فى غيره ايضاً؛ قال فى المعتمد: هو شب المُصفر وهــو يتخذ من الحمـص \_ إلى أن قال: ومنافعه كمنافع الملح إلا أنه أحد من الملح الح. تسرجمه صيدنه در تعريف قلى: قلى شخار است كه به او جامه شويند و عرب او را قلسى كويسند و او خاكستر درخت طاق است كه عرب او را عضا كويند (الأبنية عن حقائق الأدوية \_ ص ٣٠٥).

ص ۲۸ ـس ۲۵. قولسه: «كاللبن الرائب...» الرائب بالراء المهملة اجوف واوى من باب نصر، وفي منتهى الأرب في لغة العرب: راب اللبن رؤبًا و رُمُوباً خفت شير و جغرات شد. و في بعض التسمخ المخطوطة من شرح التوشجي على التجريد كتب في هامشه هكذا: اللّبن الرائب: ماست؛ وفي ترجمة أخرى: اللّبن الرائب: شير بسته.

ص ۲۸ سس ۲۷، قولسه: «لا بالسحق والتصويل» السحق صلابه، والتصويل كوبسيدن و قولسه: «ثمَّ التُثْمَّة» قتمه كوبسيدن و قولسه: «ثمَّ التُثْمَّة» قتمه بالضم نوعى از رنگهاى خاكسترى، منتهى الأرب. التنام؛ الفبارالأسود.

ص ٢٨ - س ٣٠، قولسه: «إلاَ الأخدَ في طريق واحد...» كما في عبارة المباحث المسرقية في المقام، وأمّا عبارة المباحث المسرقية في المقام، وأمّا عبارة الشيخ في الشفاء فهي هكذا؛ لم يكن تركيب السواد والبياض إلاّ آخذاً مسلكاً واحداً (الفصل الرابع من المقالة الثالثة من الفنّ السادس من الطبيعيات مسلم ٣١٣ - ج ١ - من الطبع الرحملي) وكلمة آخذاً في عبارة الشيخ على هيئة الفاعل، وأما ما في الكتاب فالظاهر على هيئة المصدر.

ص ۲۸ ـ س ۳۲، قولـــه: «و دلالة هذين الوجهين...» هذاكلام القوشجي في شرحه عــلى الـتجريد في المقــام، والفــرض هواعتراض على الشيخ بأن هذين الوجهين على ردّ مىن ذهب إلى أنَّ اللَّمون مين تركِّب السواد والبياض أدلَّ وأظهر من الردَّ على قول من ذهب الى أن سبب البياض لايجب الخ.

ص ۲۸ ـ س ۳۴ قوله: هغهم من سودفهم ...» جملة «أنه ينكر وجود البياض...» بحملة «أنه ينكر وجود البياض...» بعمد سسطرين مفعول فعل فهم في قولسه فهسم من سودفهمه أوسودظته. و قولسه: «عملى الوجمه المخصوص...» فلشدة المنفوذ والمخالطة للموضوع لايزول السواد عن موضوعه والبياض يمكن أن يزول عنه، وربما قيل، القائل شارح المواقف: عند حدّعدى أومدى ولكن لها حدّ شدّى إذلا يمكن أن يكون المعلول في حدّ العلّة.

ص ٢٩ ــ س ٣، قولـه: «على سبيلالاستحالة» وهي الحركة في الكيف.

ص ٢٩ ـ س ٢٠ قولسه: «والمبيضات غيرنافذة» أقبول: يعنى أن قولهم السواد غيرقابل للبياض غيرصحيح على هذاالوجه من حيث إنّ البياض غيرنافذ فى الأسود الأسود غيرقابل للبياض؛ ثم قال: على أن اصحاب الإكسير يبيّضون نحاساً كثيراً برصاص مكلّس و زرنيخ مصعد فعلى حيلة أصحاب اكسير يُنفذ البياض أيضاً فنقل حيلة أصحاب الاكسير تكذيباً لعدم نفوذ البياض؛ فعلم أنّ قولهم السواد غيرقابل للبياض غيرصحيح على كلاالوجهين: من وجه عدم الاستحالة حيث يكذبهم الشيب بعد الشباب كما قال الشاعرالفارسي:

گویند پس از سیاه رنگی نبسود پس ریش سیاه من چرا گشت سفید ومن وجه عدم نفوذالیباض ایضاً.

م اعملم أن كلامه \_ قدّس سرّه .. ملخص من قول الفخرالرازى في آخر الفصل الأول من العباب التالت من الفس الثانى من المباحث المشرقيّة (ط هند \_ ج ١ \_ ص ٢٩٣)، وعبارة الفخر أظهر في المطلوب قبال: وقولسهم الأسود غيرقابل للبياض إن عنوابه على سبيل الصّبغ فيحتمل على سبيل الصّبغ فيحتمل ذلك لأن الصّبغ المسود لابدو أن تكون فيه قوة قابضة فيخالطه وينفذ فيه والمبيضات غير نافذة فلذلك لايمكنها النفوذ في الأسود، على أن أصحاب الإكسير يبيّضون نحاساً كثيراً برصاص مكلّس ورزيخ مصمّد و ذلك يبطل ماقالوه. انتهى.

ص ٢٩ ـس ١٣ قول. «تتمة اعلم أن كلّ مايحدث... أقول: في هذه التنمة يريد أن ينقسم اللون إلى طبيعي و غيرطبيعي، و أنّ الأول محقق تابت في الخارج دون التاني في هذا يتحقّق دفعة من العكاسات النور، والألوان الطبيعية أثما تحدث في السطوح من حصول المضيىء وليست في ذاتها موجودة وهي أعراض تحصل بواسطة المضيىء، وسبب كونها مختلفة وأن بعضها أبيض وبعضها أسود اختلاف الاستعدادات، هذا ماذهب اليه الفارابي في المعليقات و عليه رأى أعاظم الفلاسفة قديمًا وحديثاً.

ص ۲۹ ـ س ۲۰، قولــه: «فهــو مـــاوق للوجــود» اى مــتابع و مــلازم لـــه، ثم اســتدرك فقمال: بــل نفســه، أى الــنور الظاهــر بذاته والمظهر لغيره نفس الوجود، قولــه سبحانه فىسورة النور من القرآن الحكيم: الله نورالسموات والأرض...» الآيه ۲۵.

ص ۲۹ ــ س ۲۲. قولسه: «وإن كــان بعضــها...» الواو وصلية. أى وإن كان بعضها كالأثوار العقلية لايقف آثارها عندحدٌ فانها غيرمتناهية بحـــب العدّة والمدّة.

ص ۲۹ ــس ۲۶، قولسه: «إمّـا بَقابلـة نـبَّر» كمــاڧالقمــر؛ وقولسه: «إما بذاته» كماڧالشمس.

ص ٢٩ ـ س ٣٠. قوله: «دفعة بالاستحالة...» كما أن المبدعات كذلك.

ص ٢٩ ـس ٣٣. قولسه: هوأما الذي ذكر فيكتب الفن... فوجوه» ذكر تلك الوجوه كلمهما الفخرالرازي فيالفصل التاني من الباب التاني من الفن الثاني من المباحث المشرقيّة \_ ط هند، ج ١ \_ص ٢٩۶ فراجع.

ص ٣٠ ـ س ٢. قولسه: «لأنّ السدّ كان...» أى لأن السدّكان سبب انقطاعها فلابدّ أن يكسون السمدّ سابقاً على الإنقطاع بالذات أوبالزمان. قولسه: «و إن لمبيق...» أى وإن لمبيق وعدم فيلزم أن يكون الخ.

ص ٣٠ س ٧٠ قولسه: «كلّما ازداد قودً...» أى كلّما ازداد اجتماعاً؛ وعبارة الفخر الرائزى في المباحث المسرقيّة هكذا: «لكن الأمر بالمكس فإنَّ الضوء كلّما ازداد اجتماعاً ازداد طهوراً (ج ١ ـ ص ٢٩٤ ـ من طبع هند).

ص ٣٠ ــ س ٨، قُولُـه: «ومن البعيد أن تتنقّل...» أقول: وقد ثبت عند علماء اليوم

أن السنور يسمير فىكلَّ ثانية زمانية ٥٠٠٠٠ فرسخ، وهى تساوى ١٥٠٠٠٠ ميل. وهى ٣٥٠٠٠٠ كيلومتر، فقولمه: ومن البعيد أن تنتقل الخ. بمنزل عن التحقيق.

ص ٣٠- س ١١، قولسه: «فلقائل أن يقول...» أقول: لارب في صدق الكبرى الكلية أعنى أن قيام الجعول بلامادة أغا يكون بالفاعل الجاعل إيّاء كالمفارقات من العقول الكلّية، ولكن النبور الحسمى هل هو مجعول بلامادة فاعلم أن المصنف قد تسسرة الخيار أنه مجعول بلامادة، صرّع بذلك في تعليقاته على شرح حكمة الأنسراق (في أواخر المقالة الثاليئة من القسم التاني لل من الحجرى للاسراق عيث قبال: الشماع جسم صورى بلامادة، واتما يفيض وجوده عن سبب فاعلى بلاحركة وزمان، وليس يحتاج في وجوده إلى أسباب مادية إلا الوضع المخصوص مع النبير وعدم الحجاب بينهما؛ إلى آخرما أفاد وهو قريب من قوله في هذا الكتاب فراجع. ولا يخفى عليك أن هذا الرأى ليس بسديد بل ثبت خلافه عند علماء هذه فراجع. ولا يخفى علماء الإفرنج.

ص ٣٠ ـ س ٢٠ قولسه: «فعصل في حقيقة النور...» اكثر عبارات هذاالفصل منقول من المباحث المشرقية للفخر الرازى مع تصرف ما من المصنف أعنى صاحب الأسفار روماً للتلخيص والاختصار (المباحث المشرقية ـ ط هند ـ ج ١ ـ ص ٢٩٨)، فلابد منالرجوع اليه.

ص ٣٠ ـ س ٢٢. قولسه: «عـبارة عن ظهور اللون...» اى عبارة عنظهوراللّون و نحــو وجــوده فقط. وقولــه: هلميرها» أى لمير اللاّممات؛ وعبارة اللفخرالرازى فى المباحث المشرقية هكذا: هلميرلــها لمعاناً. (ط هند ــ ج ١ ــ ص ٢٩٨).

ص ٣٠ ـ س ٣٣. قولسه: «على أن النورالمحسوس...» أى المحسوس بالذات المنطبع في الحسس المستوك. وقولسه: «عبارة عن نحو وجود...» وذلك لا تتحاده مع جوهر النفس السدى مسنغمير هذاالعالم الطبيعي واتحاده معه كان بإنشاء النفس وجوده النورى في صقع ذاتها بإعداد قواها، وقدمر تفصيل ذلك في البحث عن اتحاد المدرك بالمدرك.

قوله: «في غير هذا العالم» وهو عالم الخيال. قوله: «وأما الذي في الخارج...»

وهوالمحسوس بالعرض.

ص ۳۱ ــس ١. قولـــه: «الأول أن ظهــوراللّــون...» ناظــر الى عبارة الفخرالرازى فىالمباحث المشرقيّة (ط هند ــــج ١ ـــص ٢٩٩).

ص ٣١ ــس ۴، قوله: «وإن زعموا أن ذلك...» إشارة إلى قوله أوصفة نسبيَّد.

ص ٣٦ ــ س ٨، قمولمه: «فيل قبيل هذاالبريق...» عبارة الفخرالرازى في المباحث المشرقية هكذا: «فإن قيل هذاالبريق عبارة عن اظهارلون ذلك القابل».

ص ٣٦ ـ س ٢٥. قولد: «فسبيل دفعه سهل بمايكناه» أى بمايسناه من أن مراتبالنور متفاوتة.

ص ٣٦ ــ س ٢٤، قولـــه: «هديكــون ضــوءه فقـط» أى الضوء العرضى الحنارجى وذلك عند قصور الضوء المستقّر. وقولــه: «وقديكون كلاهما» أى الضوء واللّون.

ص ٣١ ـ س ٢٨، قول . . «لربما كان لأجل صقالته» أى لا لأجل قصور الضوء واللمون المنعكس منه. وقول ه: «لكن المنعكس منه...» في تعليقة من الجلوة \_ قدس سرة \_ : «أطّن أن تكون عبارته هكذا: لكن المنعكس منه إلى مقابله ليس إلا ماحصل من نير آخر بتوسط نسبة مخصوصة بينهما إليه» انهى. وفي بعض الحواشي جعل ضمير بتوسطه راجعاً إلى نير آخر، وقوله على نسبة وضعية مخصوصة متعلقاً بالنعكس، وقوله ينهما متعلقاً بتوسطه، وضمير له راجعاً إلى الصقيل، وقوله واليهما زائداً، وكيف كان لاتخلو العبارة من دغدغة.

ص ۳۱ ــس ۳۱، قولـــه: «فصــل فىالفـرق بــين الضــوء والنور...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط حيدرآباد الدكن ــج ۱ ــص ۲-۲).

ص ٣٧ ـ س ١، قولسه: «وهكفا يتقدّم الطّل على الضوء» اى وهكذا يتقدّم الأول على الشوء» اى وهكذا يتقدّم الأول على النافي. قولسه: «وهو عدمي» أى الطلمة عدمى، وراجع في البحث عن النور والطلمة فصول المقالمة التالمية من الفين السادس من طبيعيات الشفاء؛ والصفحة ١٤٥ ـ ج ١ من الشوارق ـ ط ميدرآباد هند ـ من الشوارق ـ ط ٢٠٢ و ١٢٠ والمسئلة السادسة من الفصل الخامس من المقصد التانى من

كشف المراد فيشرح تجريدالاعتقاد ـ ط ٩ ـ ص ٣١٧ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه ـ . .

ص ٣٧ ــ س ١٧، قولـه: «لفقدان شرط الإبصار» شرط الإبصار هو وجود الضوء. و قولـه: «تذنيب...» ناظر فىالتذنيب الىالمباحث المشرقية (ط هند ــ ج ١ ــ ص ٢٠٣).

و توت "سعديبالله على المستوية والمستوعة المستوعة المستوية المستوعة المستوع

ص ٣٢ ـ س ٢٢. قولسه: «ربيا صرف عن الصماخ فائدته» العبارة في المباحث المسرقية للفضر الرازى هكذا: «ربيا ضرب الصّاخ فأفسده» (ج ١ ـ ص ٣٠٣). والصّاخ بكسر الصاد المهملة، وفي أساس البلاغة للزعشرى: هذا كلام يؤلم صماخى وهو خبرق الأذن. وصَمَحْتُه: أصبتُ صِماحْه. وأخرج من صِماخِه صِمَلاحَهُ وهو وسخه.

ص ٣٧ ـ س ٢٥، قولسه: «واستدلوا عبلى ذلك...» أى القائلون بأن الصوت له وجود له في الخارج وجود في الخسارج رداً عبلى قولسه لأحد أن يقول إن الصوت لا وجود له في الخارج فلا تغفل وعبارة الفخر في المباحث المشرقية (ط هند ـ ج ١ ـ ص ٣٠٥). هكذا: «لمتقد أن الصوت لا وجود له في الخارج بل انما يحدث في الحس من ملامسة الهواء المتوج، وهذا باطل لا تاكما أدركنا الصوت أدركنا مع ذلك جهته...».

ص ٣٦ ـ س ٣٦. قولسه: «والمثاني بأنه باطل...» يمنى بالثاني قول المعترض: واتما نميز بينالقريب والبعيد الح.

ص ٣٢ ـ س ٣٣، قول. ه: «والتحقيق أن يقال...» أقول: هذاالتحقيق الأنيق هوأحد المبراهين على أن النفس الناطقة تصير بعد تكاملها الجوهرى عارية عن المواد و مجردة عن الأحسيان و سائر أوصاف المادك؛ وهذ التحقيق كلام سام سامك لله در قائل يعقل منكان له قلب.

ص ٣٣ ـ س ٢، قولـــه: «وشــدَة انحرافه...» أي وشدة التوائه... قولــه: «وقربه من

المُـنفخ» بضمالميم و كسر الحناء اسم فاعل. وقولـه: وهي الزيرية... وهي البمية. الكلمتان مأخوذتسان مسن هزيسر و جم» وحمسا كلمستان فارسيتان راتجتان في الفن الموسيقي ففي يسرهان قساطع: زيسر بكسسر اول و مسكون ثاني و راى قرشت نقيض بالا و ضدّ بم باشـد. و في غـياثاللفـات: بـم بالفتح بهمعنى صداى پُر و بانگ بلند در مقابلة زير باشد كه بهمعنى آواز باريك است.

ص ٣٣ ـ س ٢٠ قول عن الصدى المسدى السدى هوالصوت الذى تسمعه من ناحيه الجسل ونحوه. قال السيخ، وأما الصدى فانه يحدث من تموّج يوجه هذاالتموّج فإنّ هنالتموّج إذا قاومه (قار نه خ ل) شىء من الأشياء كجبل أو جدار حتى وقفه لرم أن ينضغط أيضاً بين هذاالتموّج المتوجّه إلى قرع الحائط أو الجبل وبين مايترعه هواء آخر يردّ ذلك و يصرفه إلى خلف بانضغاطه فيكون شكله الشكل الأول وعلى هيئته كما يلزم الكرة المرتمى بها إلى الحائط أن تضطر الهواء إلى التموّج في ماينهما وأن تسرجع القهقسرى ... » (آخر المقصل الحسامس من المقالة الثانية من الفن السادس من طبيعيات الشفاء ـ ط ١ من الرحلى ـ ص ٣٠٤).

قال بعضم:

لیس غیرالت دی بر دجواباً لی عینه فی حالی الانشد. کلمیا قلت این غیاب فی وادی ردلی منه این غیاب فیسوادی

و قال آخر: ماللديار مُجاوب و الاّصـــدى مصــوّت ناديت أين أحبّتي فأجاب اين أحبّتي

ص ٣٣ ـ س ١٤، قولسه: «بخلاف الفئة والبحوحة» الفئة صوت من اللهات والأنف كما فى المهندب. بُحُوحه آواز در گلو انداختن. بُحوحه آوازى است كه از حلق مى آيد. البحوحه گرفتگى صوت.

ص ٣٣ ـ س ١٨، قولمه: «لحصل فى تقسيم الحروف إلى صامت...» تسمّى فى العلوم الغريمية أربعة عشر حرفاً صامتة تجمعها هذه الكلمات الأربع: «أحد، رسص، طعكل، موهلا» ولمها خواصً عجيبة ذكرت فى كتب الفن. ثم أن الشيخ الأكبر ذكر فىكتابه القيّم فىالجفر المسمّى بالدرّ المكنون والجوهر المصون فى عـــلم الحروف أسراراً بديمة فىالحروف تدهش الألباب و إن نقل طائفة منها فى أول فتوحاته، ولكن اين الفتوحات من الدّرالمكنون فىذلك.

وكذلك العلامة محسودبس محسدالدهدار المستخلص بالعياني استاذالعلامة الشيخ بهاءالدين العاملي بسين في رسائله المصنوعة في العلوم الغريبة سيما في مفاتيح المفاليق الدى هو أم الكستاب من بين كتبه أسراراً عجيبة في الحروف، وكذا في أنواعها وأصنافها ما يحسير العقول؛ رزقناالله وإياكم حقائق ما أودعت في الحروف؛ وقلت في «يز» من «دفتر دل»:

حروفسند وز آیسات رموزنسد انساراتی بسه اسسرار و کسنوزند مرا میدان بحث اینجا وسیع است که دراین صنعتم صنع صنیع است

ص ٣٣ ــس ٢٢، قولســه: «بالاشــتراك الإسمــى...» يعــنى أن اطـــلاق الألــف علىالـهمزة بالاشتر اللفظى لأن الألف ساكنة أبداً والـهمزة متحركة.

ص ٣٣ ـ س ٢٧، قولــه: هوعـروض الآني للصـوت...» أقـول هـذا جواب عن سـؤال مقدّر وهو أن يقال: قدعرفتم في الفصل السابق الحرف بأنه يعرض للصوت كيفية جها يتميّز عن صوت آخر و تلك الكيفيّة العارضة هي الحرف. ثم في هذا الفصل قسمت الحسروف إلى صـامت و مصـوت، والى آني و زمـاني فـالآني عارض للصوت فكيف يكون الصوت أنياً؟ وأجاب عنه بقوله: وعروض الآني الخ.

ص ٣٣ ـس ٣٠، قولسه: «مبع المصبوت المقصبور...» وهو الحركات الثلاث على مامرً. قوله: «ومعالمصوت الممدود...» وهوالالف والواو والياء.

ص ۳۳ ـ س ۲، قولسه: «هـ والسقه المسيخ» قسال جسال القرشسي في الصــراح مـن الصـحاح: مسـيخ زشــت بـى نمــک و گوشـت بـى مزه، و في المثل هو أمسخ من لحم الحوار أي لا طعم لـه.

و فىأســاس السبلاغة للزمخشــرى: شىء مسيخ: لا طعم لــه. و طعام مـــيخ: لا ملح فيه. و رجلً مـــيخٌ : لاملاحة لــه. قال (الشاعر): مسيسخ مليسخ كلحسم الحسوا ريا أنت حلو و لا أنست مسر مسيسخ مليسخ كلحسم الحسوا المدى له طعم فيسائط ... أقول: بسائط الطعوم غانية ومركباتها كثيرة، وعبارة الكتاب غير رصينة حيث عدّ التفه من عديم العلم، ثم قال و أما المدى له طعم فيسائطه تسعة وجعل التفه من الطعوم فتديّر. ثم إنّ الفصل منقول من المباحث المشرقية للفخر الرازى ولكن عبارة الفخر رصينة فراجع الفصل الأول من المباب الحامس من الفن التانى منه (ط هند ... ج ١ ـ ص ٢٠٩).

ص ٣٣ ـ س ۴، قولسه: تسمعة أقسسام: الحسرافة: تيزى، تندى؛ والملوحة: شورى؛ والمرارة: تلخى؛ والدسومة: چربى؛ والحلاوة: شيرينى؛ والتلة: بى مزه؛ والعفوصة: دبش، گلوگير؛ والقبض: خشكى؛ والهموضة: ترشى).

ص ۳۳ ـ س ۱۰، قولــه: «ان البورق...» ببورق معرّب بوره و آن شوره است. عقیلی در مخترن الأدویـه گویـد: ببورق بضمّ باء و سکون واو و فتح رای مهملمه و سکون قاف مصرّب از ببوره فارسی است، نمکی است که در زمین شورهزار متولد میگردد از آب و نمـك، و انبواع میباشد معدنی و مصنوع، معدنی اصناف و الوان میباشد بعضی سفید و سبك پرسوراخ که طعم آن شور باشد و این را ارمنی نامند جهست ایس که از ارمنیه آورند؛ بعضی سرخرنگ و این را نطرون نامند، و بعضی اغیر صفایحی و این معروف به بورق الخبازین است جهت آن که خبازان در آب حل نمود بر قدرص نان پیش از طبخ میمالند و بر تنور می چسبانند تا باعث سفیدی و رونق بار گردد، انتهی ملخصاً.

ص ۳۳ ــ س ۱۳، قولـــه: «مثل اجتماع المرارة والقبض فىالحَصُصُ» قال الــهـروى فىجر الجواهر: الحضض بضمّتين وقد يفتحالعين و بالضادين و قيل بالظائين وقيل بضاد ثمظاء: عصارة شجرة معروفة، وهو صنفان مكّى و هندى الخ.

و فی مخسزن الأدویة حضض دو نوع است: مکّی و هندی، و آنجه مشهور است آن است کسه عصاره برگ و تخم نباتی است خاردار قریب به سه ذرع، پوست آن کاهی رنـگ، برگ آن شبیه بهشمشاد، و تمر آن شبیه به فلفل و سیاه و أملس و طعم آن تلخ و منبـت آن خطم وادی عرفات است الخ. قولـه: «ویسمّی البشاعة» البشاعه: گلوگیر شدن طعام و پیطعم شدن و ناخوش آینده شدن (کازاللغة).

ص ٣٣ ـ س ١٤، قولسه: «وكاجتماع المرارة والتفه فى الهندبا» الهندبا نبت يقال بالفارسية كاسنى.

ص ٣٣ ـ س ١٨. قولمه: «فصل في الروائح المشمومة...» سيأتي البحث عن الشمّ واخواته في الباب الرابع من كتاب النفس.

ص ٣٣ ـ س ٢٩، قولسه: «فقد ذكر أمران...» كما الأمرين مذكوران في منطق الشفاء: الأول في أواسط النصل الثالث من الجملة الأولى، والمثاني في الخصل المتالى منه. قوله: «وهذا الرسم...» أي الثاني متناول للأقسام الثلاثة الخ.

ص ٣٣ ـ س ٣٨. قدله: «قال الشيخ فى قاطيقورياس...» قال فى أواسط الفصل الثالث من المقالة الخامسة من الفن الثانى من الجملة الأولى فى المنطق: وأمّا الجنس الآخر الخ. قولــه: فيجب أن يتصور على أنه استعداد جسمانى...» فيرد عليه أنّ الاستعداد من باب المضاف كمامر آنفاً.

ص ٣٤ ـ س ١، قول ه: «أحد طرفي النقيض» من القوة واللاّ قوة.

ص ٣٣ ــ س ١٣، قولــــه: «نصل فىتحقيق ماذكرناه بوجه تفصيلى» يعنى أن الفصل فىتحقيق أن القوَّة علىالفعل غير داخلة تحت هذاالنوع منالقوّه واللاّ قوة.

ص ٣٤ ـ س ١٩. قولسه: «قمال الشميخ فى قاطميقورياس...» واعلم أن المصنف \_ قدسسسر" \_ قد جزاً كلام الشيخ فى المقام فجعل جزءاً منه فى الفصل السابع. وجزءاً منه فى الفصل السابع. وجزءاً منه فى الفصل. والشيخ \_ رضوان الله عليه \_ قال عقيب قولمه أن ينغم هى من هذاالباب كمما تقددًم فى الفصل السابق \_ لكن فى هذاالموضع شكوك و ذلك أن الأمور التى تدخل فى هدذا الجنس توجد ثلاثة أمور استعداد شديد على أن ينغمل ولا أن ينغمل بل على أن لا ينغمل كالمصحاحبة والصلابة وقول القوة على هذه الثلاثة قريب من أن يكون على سبيل اشتراك الاسم وإن ريم جمعه فى معنى واحد كان عسراً متكلفاً، و أيضاً فلمتشكك

أن يتشكك فيأنه هل المصارعية في هذاالباب \_ إلى آخر مانقل عنه المصنف.

ص ٣٣ ـ س ١٥. قول...: «تكون المسئونة فى دفع الشلك خفيفة» وذلك لأن الفعل المذى يكون مقابلاً للاتفعال خارج على هذاالتقدير عن هذاالجنس فلايكون حقائق مختلفة تحت هذاالجنس أى الكيفيّات الاستعدادية حتّى يقال جمعه فى معنى واحد يكون عسيراً متكلّفاً.

ص ۳۴ ــ س ۱۶، قولـــه: «مــن!لأقســـام» الجـــار والمجــر ورصلةاى متعلق لقولــه يعرض.

ص ٣٠ ـ س ١٧، قولــه: «فإن الشبهة الأولى...» الشبهة الأولى هي دخول الفعل والانفسال تحت معنى واحد، والثانية هي تضييع استعداده من حيث يحرك غيره؛ وقوله تتأكّد بملاحظة أن في الأولى يكون لــه جهة غير الجههة التي هي مناط الإشكال، وفي الساني لا يكون فيه إلا جهة الإشكال فإن للمصارعيّة جهتين جهة فعل وجهة إنفعال. قولـه: «بل هذه ككمال لتلك...» تلك اشارة الى القوّة، أي بل هذه ككمال لتلك القوّة.

ص ٣٣ ــ س ٢٠. قولسه: «وأمر فىالقوة المحركّة» أى القوة المحركة التى فىالعضلات. وقولـه: «فهى معرفة ماصناعيّة» أى عملية.

ص ٣٣ ـ س ٢٧، قولمه: «وربما قبيل ان القدرة...» ناظر الى عبارة الفخرالرازى فى اول الفصل المثانى من القسم التانى من الباب الخامس (ج ١ ـ ص ٣١٧ ـ ط هند): «فإن قبل القدرة على تلك الأفعال لها اعتبار من حيث إنها قدرة...».

ص ٣٠ ـ س ٣٠. قولسه: «فهـ ذالاخستلاف» أى الاخستلاف بالنسدة والنسمف. وقولسه: «فإن النسية وله: فإذا كانت تلك وقولسه: «فإذا كانت تلك الحقيقة داخلة في أحد الجنسين وهوالكيفية النفسائية امتنع دخولها في الجنس الآخر أى الاستعدادية.

ص ٣٤ ــ س ٣٥. قولـــه: «وهذامحال» وذلك لأن اشتداد الشيء ليس أمراً خارجاً عن حقيقته.

ص ٣٥ ـ س ٢، قولـه: «وتمايحتج به أيضاً...» اقول: وذلك لأن احراق الحرارة أنما

هــوبصــورتها. وانفعالــها بمادّتها. والصورة منحيت هي صورة بريئة عنالاستعداد لأنها فعلــية فالصـــورة غيرداخلة فيالقوّة و اللاّقوة وإن كانت تشاركها فيالاسم من حيث إن لــها قوّة شديدة على الإحراق.

ص ٣٥ ـ س ٢٥ قول . «فصل في تحقيق أن اللين...» أقول: إن المصنف صدّر الفصل المقول عكن حلّ هذا الإشكال...» بكلام الفخرالرازى في المباحث المشرقية (ج السحف في الرد السمف في الرد على ١٠ ـ ص ٣١٨ ـ ط همند)؛ وقول ه: أقول يمكن حلّ هذا الإشكال من كلام المصنف في الرد على الدرازى حيث كان الفالس على ظنّه أن التقابل بين اللين والصلابة تقابل العدم والملكة. وهذا الفالب على ظنّه هو الإشكال؛ وأخذ الرازى في بيان ذلك التقابل من قول هو ولكن لأحد أن يقول الخ. كما لا يخفى.

ص ٣٥ ـ س ؟، قولمه: «قدمرات الإشارة...» قدمرات الإشارة إلى ذلك في الفصل السادس من الباب الثاني من هذه المرحلة في الجواهر والأعراض.

ص ٣٥ ـ س ٩. قوله: «وايضاً فالانفسار كماسبق...» اشارة إلى أن اللين ليس من الأمسور الوجودية كماسبق في الفصل السادس من الباب الثاني من هذه المرحلة. وقوله: «واستعداده لقبول...» أى مقارنة لاستعداده لقبول الحركة لأنه جسم طبيعي. ومقارنة لاستعداده لقبول ذلك الشكل لأنه متكمّم.

ص ٣٥ ـ س ٢٠، قوله: «وان كغيالقبول...» الواو وصلية.

ص ٣٥ ــ س ٢۴. قولـه: «مثل هذه الاستعدادات» نحو الانفعال واللاّانفعال.

ص ٣٥ ـ س ٣٥، قوله: «حصّلت فيها حالةً...» ضميرالفعل راجع إلى قوله كيفية أوشدة كيفية، والفعل من التحصيل، وضمير فيها راجع الى المادة في قوله: إلاّ بأن يقال إن كون المسادة بحيث، وحالة منصوبة على المفعوليه لفعل حصّلت. وكلمة ذلك في قوله غير قابل للقرب والبعد إشارة إلى الامكان والجواز العقلى؛ وقوله: «وغير نفس الكيفية...» معطوف على غيرقابل. وذهب بعضهم إلى أن الفعل المذكور بجرد وحالة مرفوعة فاعلة له فتدبّر.

ص ٣٥ ـ س ٢٨، قولـــه: «قبيل الافـتراق بيـنهما...» أقول القائل هوالفخرالرازي

فى المباحث المشرقية (ج ١ ـ ص ٣١٩ ـ من ط هند)، ثم يسرد عليه أيضاً أنّ العلم إذاك من مقولة الإضافة فكيف يصبح تعريف الحال والملكة بتكوتهما فى النفس وهو محمّن ذهب ألى كونه من مقولة الإضافة كمامر مراراً، وصرّح بدالهمقق الطوسى فى البحث عن الإدراك من المنمط التالث من اشارات الشيخ. ثم راجع فى البحث عن المقام الفصل الثالث من الحملة الأولى من منطق الشفاء.

ص ٣٥ ـ س ٣٢، قول. .. «والفاعل كيف يكون متحد الهوية مع المفعول... » اقول: يعنى بالفاعل العلم الذى هو حال فتبصر و لا تغفل. والمصنف ناظر الى عبارة الفخر الرازى حيث قال: «كيف تكون الملكة التى بهاصارت النفس فاعلة للصور مستحدة الهوية مع المفعول الذى هوالحال ويكون اختلافهما المنفس فاعلة للصور مستحدة الهوية مع معالمفعول الذى هوالحال ويكون اختلافهما بالموارض». وقد مضى البحث عن الاتحاد في المرحلة العاشرة وان شئت فراجع كتابنا العليينى في اتحاد العاقل بمعقوله يسلك السائك الى سبيل الرشاد والسداد والحمدللة ربالعالمين. قوله: «وغيرها من الصفات» اى الصفات النفسانية.

ص ٣٤ ــ س ١، قولـــه: «يخسرج عن الحال والملكة» خبر لقولــه: فحصول الصورة العلميّة الخ.

ص ۳۶ ـ س ۷ قولسه: «ومقاسات العبارفين...» قد عمل فيذلك الحنواجة عبدالله الانصارى حالمتوفى سنة ۴۸۱ هـ ق ـ رسالة فريدة مسماة بمنازل السائرين و شرحها كمال الديمن عبدالرزاق القاساني والفاضل الفركاوى ايضاً والشرحان كلاهما مطبوعان. وفي رسيالة تحف قالملوك في السير والسلوك المنسوبة الى السيد بحرالعلوم: «بدانكه علماى طريقت از بسراى سيالك منازل و عقبات بسيان نمودهاند و طريق سير در آنها را شسرح دادهاند، و در تعداد منازل و ترتيب آنها اختلاف كردهاند تا اين كه اقل آنها را هفت و اكثر آنها را هفت در اهمت عردهاند.».

ص ٣٣ ـ س ٩، قول ه: «قد مر تحقيق القدرة...» راجع الفصل الاول من المرحلة السابعة من هذا الطبع. قوله: «بها يصح أن يصدر» أى يمكن أن يصدر عنه الفعل. قوله: «إذليس معنى القادر مطلقا...» أى سواء كان في الواجب أو في الممكن.

ص ۳۶ ـ س ۱۵، قولـــه: «فهــى خارجــة عــن حــدودالامكــان...» فلايكــون هذاالتعريف شاملاً لقدرة الله تعالى.

ص ۳۶ ــ س ۲۲. قولـــه: «بمعـنى إن شاءفعل...» تفسير للقدرة أى بمعنى شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل لكنّه شاء فغعل وإن كانت المشيّة عين قدرته فالواو وصلية.

ص ٣٣ ــ س ٢٥، قولـــه: «لم يكسن هناك...» هذا جواب لو، منقولــه المقدم: «ولو كان الشرط فىالقدرة...». قولــه: «بل معنى آخر خارجاً...» ذلك المعنى الآخر هو صحة الصدور واللاّ صدور. قولــه: «أوبعضه منالمعنى...» وذلك إن انضم اليه المشيّة.

ص ٣٣ ـ س ٢٨، قولسه: «فصل في الارادة...» راجع الفصل الخامس والعشرين من المنمط التالث من اشارات الشيخ الرئيس و شرح المحقق الطوسى عليه لأن عبارات المصنف ناظرة اليهما.

ص ٣٧ - س ١٠ قول عن الارادات المحتفى اختيارى المحتفى اختيارى المحتفى الارادات اختيارى دون المبعض حتى لايلزم التسلسل. وقال محمدين زكرياالرازى: «ليست اللذة أمراً محققاً موجوداً في الخسارج بل هي أمر عدمى فهى زوال الآلم» فتأمل. و سيأتى تفصيل ذلك في القصل الآتى. وقبال الشيخ في التعليقات (ص ٥٠ ـ ط مصر): المختار في العرف هوما يكون بالقوة ويحتاج إلى مُرجّع يُخرج اختياره إلى الفعل إما داع يدعوه إلى ذلك من ذاته أومن خبارج فيكون المختار منا مختاراً بالقوة ثم صار مختاراً في حكم مضطرً والأول في الختياره لم يدعه داع إلى ذلك غيرذاته وخيريته ولم يكن مختاراً بالقوة ثم صار مختاراً بالقوة شم صار مختاراً بالقعل بل لم يزل كان مختاراً بالفعل، ومعناه أنه لم يختر غير مافعله واثما فعلمه لذاته وخيريته ذاته لالداع آخر؛ وقد قيل الانسان مضطر قي صورة مختار و معناه أن المختار منا لايخلو في اختياره من داع يدعوه الى فعل ذلك.

ص ٣٧ ــس ٥ ، قولسه: «وأسا إرادةالله...» أقبول: وهــذا سرّ ما اشاراليه أساطين الفسنّ مــن أن ألإرادة تنستهى إلى العلم أى الإرادة إذا بلغت إلى واجبالوجود فالإرادة هىالعلم، فتبصّر وتدبّر حتى لايزلّ قدمك.

ص ٣٧ ـ س ٧، قـوله: «و مـن هــذاالقبـيل تأثير بمضالنفوس بالـهمّة والعين...»

الأخسبار فى العيون واصابة العين كثيرة من طرق الغريقين وجوامعهما الروائية حاوية لسها، بسل في غسير واحسدة مسن الآيسات القرآنية اشارة إلى ذلك. فراجع مادةالعين من المعاجم الروائسية: وفى الحسير عسنه \_ صلى الله عليه وآلـه \_ ان العين لندخل الرجل القبر و تدخل الجمسل القدر؛ والآيات نحو قولـه تعالى فى سورة يوسف: وقال يا بنى لاتدخلوا من باب واحد \_ الآية \_ ؛ وفى سورة القلم: وإن يكادالذين كفروا \_ الآية \_ ، وغيرهما.

واعــلم أن تسـرح العــين الثامــنة من كتابنا العلَييّنى المســمّى بــ «سرح العيون فىشرح عــيون مســـائل النفس» يحوى لطائف شريفة و دقائق منيفة فىالمقام فإن شئت فراجعه، والله سبحانه فتّاح القلوب ومنّاح الغيوب.

ص ۳۷ ـ س ۸ ، قولسه: «الخلق ملكة تصدر بها عن النفس...» المصنّف ناظر في همذا الفصل الحسائف ناظر في همذا الفصل الخاص من الباب التاني من المباحث المشرقية للفخر الرازي في القوى والأخلاق (ط حيدرآباد هند سع ۲ ـ ص ۳۸۵).

ص ٣٧ ـ س ١٢. قوله: «كنسية الطبيعة إلى الفكر...» أى كنسبة مبدءالصفة الذاتيّة المالفكر.

ص ٣٧ ــ س ١٥، قولـــه: «وليس الخلق أيضاً يلزمه...» اى بحيث لاينفك عنمالفعل ابداً.

ص ٣٧ ـ س ٢٣. قولــه: «أعـنى ملكـة العلم الذي هو اصل الفضائل» أقول: هذه العـناية قــد خـطَّ علـيها فى عـدَة نسـخ الأسفار الموجودة عندنا إشارة إلى أنها ليست مـناصل النسخة أى انها زائدة؛ وإنّى أرى أنها بيان للغير فىقولــه فلأن حصولـها ضارً لغيرها فعلى هذا لاغبار عليها فتدبّر.

م ٣٧ ـ س ٢٢. قولسه: هواعـ لم أن رؤوس الفضائل...» ناظـر الى كــلام الشيخ الرئميس في آخـر إلـهيّات الشفاء حيث قال: هفالفضائل ثلاثة: هيئة التوسط في الشهوائيّة مــثل لــذة المــنكوح والمطعوم والملبوس والراحة وغير ذلك من اللّذات الحسيّة والوهميّة. وهيــئة التوسـط في الغضـبيّات كلـها مثل الحنوف والغضب والفم والأنفة والحمقد والحسد وغــير ذلـك، وهيــئة التوسّـط في الــتدبيريّة؛ و رؤوس هــذه الفضــائل عفة و حكمة و شجاعة, ومجموعها العدالة...» (ص ٥٠٧) بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه)؛ و سيأتى تفصيل البحث عنها فىالفصل التانى منالباب التاسع من كتاب النفس.

ص ٣٧ ـ س ٣٥. قولسه: «وإن لم نفعل فعلاً» الوا و وصلية؛ وعبارة الفخرالرازى فالمباحث المشرقية (ج ١ ـ ـ ط هـند ـ ص ٣٨٥) هكذا: «وان لمنفعل فعلاً ولم نخلق خلقاً فلاتكون افعال الحكمة العملية الأخرى موجودة ولا أيضاً المخلق و تكون عندنا لامحالة معرفة مكتسبة يقينية...» فراجع.

ص ٣٨ ـ س ٥، قول ـ د وه ـ المهر عنها بالصراط المستقيم ... الصراط المستقيم هـ والعدالة : المحسيم هـ والجـ و في جانب الإفراط أوالتفريط. وقول . «أوما يوجب ... عطف على قول ـ متن الجحيم. ثم إنّ في عدة مواضع من كتابنا سرح العيون في شرح عميون مسائل النفس لطائف عرشية في بيان الجنّة والمجرم: منها في شرح العين التامنة عشرة منه، و منها في شرح العين الحادية والستين منه، على أن تفصيل البحث عنهما سيأتي بعون الله سبحانه في سفر النفس فارتقب.

ص ٣٨ - س ٥، قول ... «فصل في حقيقة الألم...» عبارة الفصل منقولة من المباحث المشرقية للفخر الرازى (ج ١ - ص ٣٨٧ - ط حيد رآباد هند)، ولكن عبارة الطبيب عمد مدين زكريا الرازى محرفة وقد تصرف فيها بعض من لادرية له في فهم اساليب العبارات العلمية؛ والعبارة في نسخة مخطوطة من المباحث المشرقية موجودة في مكتبنا هكذا: «زعم محمد بن زكريا أن اللذة عبارة عن الخروج عن الحالة الطبيعية، وسبب هذا الظن أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات الخ.

ونحو عبارة المباحث ماقالمه نصيرالدين الخواجه الطوسى في التجريد: «وليست اللذة خروجاً عن الحالة الطبيعيّة لاغير» انهى. وهو ناظرفيه إلى كلام محمدين زكريا الرازى، ألطبيب نقسل في كتب الفنن على وجوه عديدة فقال الفخر الرازى صاحب المباحث في المحصّل ( ص ٧٥ و ٧٤ من طبع مصر) ماهذا لفظه: ثم قال محمدين زكريا اللذة عبارة عين الحسلاص عين الألم، وهو باطل الخ. وقد كان عبارته المنقولة من المباحث عين الدرازى العليب مانقلناه، وهكذا في عدد مواضع أخرى من كتب القوم.

وراجــع أيضـــاً فىذلــك كــتاب اللــذّة من رسائل فلسفيّة للرّازى. وجملة الأمر أنّ عبارة الرازى فىتعريف اللذّة والألم غيرمعلومة لنا. وقد نقل معناها يوجوه عديدة.

ص ٣٨ ـ س ١٣، قولــه: «مـن بــاب أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات» أخذ ما بالعرض هــوالحتروج عـنالحالـة الغــير الطبيعيّة، مكان ما بالذات هوحصول الكمال وإدراكه.

ص ٣٨ ـ س ١٥، قول ـ ه: «ف لم يحصل شـعور فلاتحصل لذة...» فعدم اللذّة لعدم المستعور و عـ دم الشعور لعدم الانفعال. وقول ه: «فلأجل ذلك ظنّ أن اللذّة نفسها هى ذلك الانفصال» أى الحروج عن الحالة الفير الطبيعيّة فاللذة بالذات هى إدراك الملائم لا الحروج عن الحالة الفير الطبيعيّة و إن كان ادراك الملائم مقارناً للخروج عن الحالة الفير الطبيعيّة و

ص ۳۸ ـ س ۲۲، قولسه: هالقسرف الطبّسب...» عَسرُف بالفستح بـ وى حــوش و ناخوش، واكثر استعمالـه فيالطبّية ـ منتهىالأرب ـ .

ص ٣٨ ـ س ٢٩. قوله: «وحرارة الحمّى الحرقة طارية عليها...» في باب الحميّات من سرح الأسباب: أمّا حميّات اليوم فهمى أن تسخن الروح الحيواني اوالطبيعى أوانفساني أولاً بالحرارة الفرية ثم يتأدى تلك الحرارة الىالقلب و تشتعل فيه و تسرى منه بنوسط الشرايين إلى سائر الأعضاء والأخلاء، وحدوثها يكون عن اسباب بادية بدنية أوتفسية وليس لها كثير خطر ولارداثة غيرانها ربحا انتقلت إلى حميات أخرى رديّة دقّية أوعفنية إن أخطى في تدبرها كماإذا منع العليل عن الفذاء فانتقلت في الأبدان المرارية إلى الحروية أوالدق و في الدموية إلى المطبقة \_الى أن قال \_: وأما حمى الدق فهمى أن تشميّت الحرارة الخارجة عن الطبع بالأعضاء الأصليّة خصوصاً القلب حتى تضنى رطوبات البين بالتحليل، وحدوثها يكون إمّا من اسباب سابقة مثل الحميّات الحرقة إذا طالت مدتها.

وفى بحر الجواهر بعدما فسرحمّى الدق قريباً تمّا فىشرح الأسباب قال: الحمّى المحرقة هـذه هـىالصفراوية أيضاً غير أن مادّتها تعفن داخل العروق بقرب القلب أو الكبد. قال جالينوس من خواص حمّى المحرقة المهذيان والرعاف.

ص ٣٨ ـ س ٣٥. قولسه: «هال فخسر المسناظرين...» يعنى به الفخر الراذي. قال فى الفصل الأول من السباب التالث من المباحث المشرقية (ج ١ ـ ص ٣٨٨ ـ من طبع حسيدر آباد هسند) بعد ذكر عبارات و نقل كلمات فى اللذة والأم: فإذاً الأكم واللذة حقيقتان غنيتان عن التعريف.

ص ٣٩ ـ س ١٩. قولسه: «وأسا البرهان على أن اللذة هى عين الإدراك...» قدعر قال الشيخ الرئيس .. قدس سرة - اللذة والأكم في الفصل الثالث من النمط الثامن من الإمسارات بقولسه: «إن اللذة هى إدراك ونيل لوصول ماهو عندالمدرك كمال و خير من حيث هو كذلك؛ والأكم إدراك ونيل لوصول ماهو عندالمدرك آفة و شر» وقال المحقق من حيث في الشهرح: «واغما لم يقتصر على الإدراك لأن إدراك الشيء قديكون بمصول الطوسسى في الشهرة تساويه، ونيله لا يكون إلا بمصول ذاته، واللذة لاتتم بمصول ما يساوى اللذيذ بل بما أغا تتم بمصول ذاته».

أقدول: ولا يخفى عليك أن القول مجصول صورة مساوية للشيء مبتن على تفصيل الإدراك بالحصولي والحضوري وقد تحقّق أن الإدراك أي العملم حضوري مطلقا والمدركات قائمة بالنفس قيام الفعل بالفاعل والمعلول بالملّة. والاعتراض غير وارد عملي المعقق الطوسي \_ قمس سرة \_ لأنه اشترط في صدر الكتاب أن لا يعترض عملي الشيخ في مما لا يوافقه؛ والتعريف الصدق ما أفاده المصنّف ا عني صاحب الأسفار من أن اللذة هي عين الادراك الخ.

ص ٣٩ ــ س ١٩، قولـــه: «وأسا البرهان على أن اللذّة هى عين الإدراك...» اعلم أن مــاأفــاده ــ قدسسرة الشريف ــ في المقام من البحث عن اللذّة فوق ما تصل اليه الأفكار الهامّـة من المتقشّقين بل لاتنال اليها إلاّ أيدى الأفكار الراسخين في الحكمة المتعالية، و من هــنا تــدرك حقيقة اتحاد اللذّة واللاذّ والملتذّ، وفي الحقيقة أن هذا المطلب السامي من تتمّة البحث عن اتحاد الإدراك والمدرك والمدرك كمامرٌ من قبل.

مُمقَـال قَـدُسُسـرٌه في تفسـير سورة البقرة فيمايتعلق بالعذاب (ص ٩٣ من|لمطبوع

الحجرى الرحملى): إن المولم بالحقيقة هوالألم الحاصل فىالقلب دون السبب الخارجى كساأنَّ صمورة اللمنة الحاصلة فى المنفس عند ادراك الملائم النفسى أو البدنى هى الملذة بالحقيقة لاماخسرج عين التصور، وليس الملذَّ والموذى بالحقيقة إلاَّ المرتسم فى النفس صورة العذاب أو مقابلها، الى آخر ماأفاد فراجع.

ص ٢٠ ـ س ٨، قولسه: «ولا أيضاً علماً بل معلوماً...» إنما قال بل معلوماً لأنّ العلم هـ وذات المعلوم حقيقة والخارج عـنالإنسان ليس معلوماً لـ لا بالذات ولا بالعرض، هـ ذا إذا كان الخارج خارجاً مطلقاً وأما إذا كان خارجاً تعلق بهالنفس نحو تعلق ينشئ النفس بهذا التعلق صورته الادراكية العلمية في صقع ذاتها فالشيء الخارج عـنالنفس كان معلوماً لـ ها بالعرض كما سيأتي تحقيقه في البحث عن خواص طرفي الإضافة في المعصل الثالث من المقالة الأولى من الفن الثالث من هذه المرحلة الحادية عشرة في المقولات واحوالها.

ص ٢٠ ـ س ١٥، قوله: «اعني القوة اللمسية...» العناية بيان للإدراك.

ص ٣٠ ـ سيأتي تعريف سوءالمزاج المخمتلف...» سيأتي تعريف سوءالمزاج المحتفق والمختلف في الفصل التالي لهذا الفصل: «فصل في أن المولم أي نوع من سوءالمزاج الحج...».

ص ۴۱ ـ س ۶ ، قولمه: «والجسواب أما عن الأول...» والشيخ الرئيس أجاب عنه في الشياء المنابعة المراجع الفصل الثالث من المقالة الثانية من نفس الشفاء حيث يقول: «ولكن هيهنا ضرب آخر مما يحس مثل تفرق الاتصال الكائن بالضرب وغيرذلك...» (ص ۹۷ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ٢٦ ـ س ١١، قولسه: «ومسن هيهـنا يـندفع الشسبهة الستى أوردهـا بعسض المـناخرين...» هذاالبعض هوالملاً جلالالدين الدوانى. وهذاالتحقيق الأنبق يأتى أيضاً في اول الفصل التاسم والعشرين من الباب الحادى عشر من كتاب النفس حيث بقول بعد تقرير التحقـيق: فافهم هذا فانه دقيق غامض، وبهذا يندفع شبهة مشهورة وهى أن الألم شـر مـعكونه وجودياً الخ. و راجع في تفصيل مطالب هذاالبحث شرحالعين الثامنة عشرة

من كتابينا هسرح العيون في شرح عيون مسائل النفس» والله سبحانه فتَاحالقلوب و متّاحالفيوب.

ص ۴۱ ـس ۱۶، قولسه: هولسهذا يكسون الألم شسراً بسالذات و إن كسان منافراد الوجود» قال المصنّف \_قدتس سرّه \_ في تعليقاته على الشفاء ( ط ١ \_ ص ٤١): يجب أن يصلم أنسه فسرق بسينالصدم الحمض وبين العدم الواقعي الذي لمه حظٌ منالنبوت كالعمى والجهل والسكون و نظائرها مماليه مصداق فيالخارج فهذه الأعدام ممّا لابدّ فيها من قابل الخ. ولمزيد التوضيح في هذالمطلب المهم راجع كتابنا «دروس اتحاد عاقل بمعقول». ص ٩٦ ـ س ١٩، قولسه: هفانمه كسسائر نظائره لايوجد فيغير هذاالكتاب» و إن يوجمند في صبحف مشماييخ أهملالله علىنحو الإيماء والايجاز ولكن بيانه مبرهناً واثباته تفصيلاً مُمَّا افاضه الله تعالى عليه قدَّس سرَّه. وبهذاالتحقيق الذي أفاد وأجاد يكشف لك فهم اسرار كثير من الآيات القرآنية والروايات الصادرة عن بيت الوحي، وينحلُّ بعض الشب الستى تسورد في ادى النظر على اتحادالعاقل بالمعقول بل المدرك بالمدرك مطلقا. و راجم في نسيل بصيض مما اسستجنّ في همذاالكلام السّامي آخر الاربعين للعلاّمة الشيخ البهائي، وعيناليقين للفيض (الطبع الرحلي ــص ٢٩٣)؛ وقد أومأنا في عدة مواضع من كتابـنا «الـف نكــتة ونكــتة» مايــزيدك فهمأ واستبصاراً فيذلك؛ على أنه سيأتي تحقيق المصنِّف أيضاً فيذلك في اواسط الفصل التاني من الموقف التامن من إلىهيَّات الأسفار حيث يقـول: «شـك و تحقـيق. اعـلم أن هيهـنا إشـكالاً معضلاً لم تنحلُّ عقدته إلى هـذاالوقـت وهـى مـنحلّة بعـونالله العزيمز، تقريره أن الأكم هو نوع من الإدراك فيكون وجودياً معدوداً من|لخيرات بالذات الخ فراجع (ص ١١٣ من|لطبع الرحلي).

ص ٢٦ ـ س ١٦، قولسه: «وذلك لأنَّ الادراك...» ذلك اشارة إلى وجه الإندفاع حيث قبال: ومن هيهنا يندفع الشبهة التي، الخ. قوله: «وإن خارجاً فخارجاً» اى في العلم الحضوري. قوله: «فكذا ادراكات تلك الأعدام» أى نفس تلك الاعدام.

ص ۴۱ ــ س ۱۹، قولـــه: «وربمــا يجماب...» أى ربما يجاب عما ذكره الفخر الرازى في الاستدلال الأول.

ص ٤٦ ـ س ٣١، قوله: «وما ذكره من نزوم استواء التفرقات في الأحكام...» أقول: يصفى باستواء السطرقات في الأحكام...» أقول: يحيفى باستواء السطرقات في الأحكام ماقاله الفخر الرازى في الوجه التافى فلوكان تفرق أجزاء البدن غيرمولم لكان كل تفرق كقطع الأعضاء كذلك لأن حكم الأمثال واحد الخرص ٣٦ ـ س ٣٣، قوله: «على أن التحقيق...» في هذه الإشارة اللطيفة سر لأهله وهوأن الفضاء معدكتصوير الصورة الإنسائية من حيث إنها صورة السائية: وبعبارة أخرى أن السخذية والتنسية ممكنان الإقاضة الصور من المبدء الفياض؛ وبهذه النكتة السامية تدرى أن شبهة الآكل والمأكول غير واردة رأساً؛ واعلم أنه لابدلك من كامل يهديك إلى منا أشار المصنف قدتس سرة وإله وإن هديناك الى لب لبابه. وقوله: «كماسيجيئ في مباحث اثبات القوى النسائية في علم النفس» راجع الفصل الثالت من الباب الثالث ـ ص ٢٠ من الطبع الرحلي.

ص ۴۲ ـ س ۵ ، قولسه: هوأمسا البذى ذكسر...» أى ذكس الفخرالرازى في المباحث المسرقيّة الخ. قولسه: هفلايدل على ما ادّعاه...» أى فلايدل على ما ادّعاه من مدخلية سوء المزاج فيه ألاترى الخ.

ص ۴۲ ــ س ۱۲. قولــــه: «لأجــل تقطيعات كثيرة فىالعضو» أى لأجل تقطيعات كثيرة بواسطة نفوذالسمّ فىالعضو مع وجود القوّة الحسيّة.

ص ٢٧ ـس ١٥، قولسه: «بسل صورته الحادثة..» أى بسل صورته الإدراكسية الحاصلة منالتفرق منحيث إنه مضادً للوحدة الاتصالية التي تكون للمادة الحيوانية.

ص ٤٧ ــ س ٢٧، قولـــد: «وحما ليستا...» اى الرطوبة واليبوسة ليستا من الكيفيات الفاعلة.

ص ٤٧ ــ س ٣٦، قولـه: «معالمادّة...» أى معالمادّة البلغميّة.

ص ٢٣ ـس ٣٥. قولسه: «وايضاً الدق أشد حرارة...» الدق هوالحمتى الدق والفب هوالحمتى الدق والفب هوالحمتى الفريت في تعليقا تنا هوالحكمي الفريد في تعليقا تنا السالفة من أن الحمتى الدق هيأن تتشبث الحرارة الخارجة عن الطبع بالأعضاء الأصلية خصوصاً القلب والقلب جسم صلب بل هو أصلب من غيره من الأعضاء اللحميّة.

ص ۴۳ ـ س ١، قوله: «ولائه يهؤدى...» وفى نسخ: «ولأنها تؤدى» والضمير عملى ۴۳ ـ س ١، قوله: «إلى ذوبان مفرط...» قال صفى يورى فى منتهى الأرب فى لفة العرب: ذاب يذوب ذَوْباً و ذَوَباناً بالتحريك (از باب نصر)؛ كداخته شد. و قوله: «حسقى الصلبة منها» كالعظام. قوله: «وصاحب الدق» الوا وللحال فلا تفغل، أى أن الدق اشد حرارة من الدق بدليل كذا و كذا والحال أن صاحب الدق الخ. ص ٣٣ ـ س ٢، قوله: «وايضاً المستحم فى الشتاء...» ناظر الى عبارة الفخر الرازى

ص ۴۳ ـ س ۲. قولــه: «وايضاً المستحم في الشناء...» ناظر الى عبارة الفخرالرازى في المباحث المنسرقيّة حيث قال في الفصل الرابع من الباب الثالث منه في الأثم واللّذة: «ان ذاالنافض بالاستحمام شناء إذا استحم بالمله الحاريّل بالفاتر عرض لـه منه تأذ...» (ج ١ ـ ص ٣٩٥ ـ ط حيدرآباد هند) فراجع. وفي بحر الجواهر للهروى: النافض هو اهتزاز يحصل للمبدن مع حركات غيراراديّة ويرد في ظاهره، يقال: أخذته حمى نافض وحمى بنافض.

ص ٣٣ ـ س ٨، قولسه: «هـذا ماقيل...» أقول: القائل هو الفخرالرازى في المباحث المشرقية كما دريست. قوله: «هـ المشرقية كما دريست. قوله: «بل المتنافين» أى بحسب النوع، و قوله: «بل المتنافين» اى بحسب الشخص.

ص ٩٣ ـ س ١٠. قولــه: «وأما التحقيق...» قمد دريست من قبل أنّ هذه الصور المعلومة بالعلمية هي منشئات النفس قائمة بها قيام الفعل بفاعلم. وينبغي أن يضمّ كلاممه همذا بمما أفاد في الفصل السابق في تحقيق وجود الآلام في النفس حتى ينال مراده، ومع ذلك فينبغي في المقام إعمال دقة و تدبّر وكأنّ التمبير غير منقّح فافهم.

ص ٣٣ ـ س ١٣، قوله: «فصل في تفصيل اللذّات...» المصنّف ناظر في هذاالفصل إلى ماأضاده النسيخ الرئيس في الفصل التاسع من النمط الثامن من الاشارات، والحقق

«تتبيه: كلِّ مستلفَّبه فهو سبب كمال يحصل للمدرك هوبالقياس اليه خير؛ ثم لاشك فيأن الكمالات وإدراكاتها متفاوتة: وكمال الشهوة مثلاً أن يتكيّف العضو النائق بكيفيّة الحالاوة ماأخوذة عـن مادّتها، ولو وقع مثل ذلك لاعن سبب خارج كانت اللذّة قائمة. وكذلك الملموس والمشموم ونحوهما.

وكمــال القــوَّة النضــبية أن تتكــيَّف الـنفس بكيفيَّة غلبة ٍ أُوكيفيَّة شعور بأذى يحصل فيالمفضوب عليه.

وكمال الوهم التكيّف بهيئة مايرجوه أو مايذكره. وعلى هذا حال سائر القوى.

وكسال الجوهر الساقل أن تتستَّل فيه جليَّة الحق الأول قدرما يمكنه أن ينال منه بسهائه المذى يخصّه، ثم يتمثل فيهالوجود كلمه على ماهو عليه مجرداً عن الشوب مبتدماً فيه بعدالحق الأول بالمجواهر العقلية العالمية ثمّ الروحانية السماويّة والأجرام السماويّة بشاهد ذلك تَتَلاَّ لايمايز الذات؛ قهذا هوالكمال الذي يصير به الجوهر العقلى بالفعل وما سلف هوالكمال الحميواني.

والإدراك العقبلي خيالص الى الكنه عن الشوب والحسى شوب كليه. وعدد تفاصيل العقبلي لا يكاد يتناهى، والحسية محصورة في قلّة وإن كثرت فبالأشد والأضعف؛ ومعلوم أن نسبة الليدرك إلى المدرك إلى المدرك إلى اللادراك فنسبة اللذة العقبة الله المدرك إلى المدرك والإدراك إلى المدرك إلى المدرك إلى المدرك إلى مثل كيفية الحلاوة وكذلك العقبة الحق الأول وما يتلوه إلى مثل كيفية الحلاوة وكذلك نسبة الإدراكين».

ثم كما انسرنا إليه آنفاً ان لمنا تعليقات منيفة في المقام على الإشارات وعلى شرح الهقة الطوسسى علميه، ولعلم لها مُجدية في المقام جداً. والله سبحانه فستاح القلوب ومناح الغيوب.

ص ۴۳ ـس ۱۸. قولسه: «أماني إن تحصـل...» باضـافة الأماني إلى ياء المتكلّم. وعيشـةً رَغْـدٌ و رَغَـدٌ أي واسـعة طيـبة؛ يقول الشاعر؛ الأماني إن حصلت فالحصول غايـةالمـنى، وإن لمتحصـل فلمنازمن رعَـد و عـيش واسـع ايضـاً حيث نعيش برجاء حصولـها.

ص 47 ـ س 77. قول.... «ثم إذا قايسنا بين هذه اللذة العقلية... » كلامه هذا ناظر الى عبارات المحقق العلوسى في شرح الفصل الناسع من النمط الثامن من الإشارات حيث قال: «ثم إذا قايسنا بين اللذتين أعنى العقلية والحيوانية من حيث الكميّة ومن حيث الكيفية وأكثر كميّة: أما الأول (أى من حيث الكيفية) فلأن العقل يصل إلى كنه المعقول فيعقل حقيقته المكتنفة بعوارضها كماهى والحسّ لايدرك إلاكيفيّات تقوم بسطوح الأجسام التى تحضره فاذن الادراك العقلى خالص الى الكنه عناالشوب والحسيّ شوب كله.

وأسا الشانى (أى من حيث الكمية) فلأن عدد تفاصيل المعقولات لا يكاد يتناهى، وذلك لأن أجسناس الموجودات وانواعها غير متناهية وكذلك المناسبات الواقعة بينها، والمدركات بالحواس محصورة في أجسناس قليلة فإن تكثّرت فاغا تكثّرت بالأشد والأضعف كالحلاوتين المختلفتين، فاذا كانت الكمالات العقلية اكثر و ادراكاتها أتم كانت اللهذة التابعة لهما أشد لأن نسبة الملذة الى اللذة كنسبة الكمال الى الكمال والإدراك إلى الإدراك فإذن اللذة العقلية أشد وأتم من الحسية بل لانسبة لها إلى هذه».

ص ٣٣ ـ س ٢٧، قول عند المناقبة المقلية آذا كملت ... » أقول أمّا عندالمشاء فياتصال المنفس المناطقة كما يرشدك اليه كلامهم فيذلك فراجع الفصل التاسع من النمط السابع من الإشارات؛ وأمّا عندالمصنف فبالاتحاد كما مرّق المسلك الخامس أى المرحلة العاشرة في البحث عن الوجود الذهني من هذا الكتاب.

قبال الشيخ في الفصل التاسع من النمط السابع من الإشارات: «وهم وتنبيه؛ وهؤلاء أيضاً قد يقولون إن النفس الناطقة إذا عقلت شيئاً فأغا تعقل ذلك الشيء باتصالها بالعقل الفعّال، وهذا حق، قالوا واتصالها بالعقل الفعّال هو أن تصير هي نفس العقل الفعال لأنها تصير العقبل المستفاد، والعقل الفعّال هونفسه يتصل بالنفس (أي النفس المناطقة) فيتكون العقبل المستفاد...» فراجع شرح الخواجه نصير الدين الطوسي

عــلىالإشـــارات بتصـحيحنا و تعليقاتــنا عليه؛ وأما عندالمصنّف أعنى صاحب الأسفار فــبالاتحاد كمامــرّ فىالمــنهج التالث منالمرحلة الأولى فىالوجود الذهنى من هذاالكتاب؛ وكذلك فىالمسلك الحامس (أى المرحلة العاشرة منه فىالبحث عنالوجود الذهنى).

قولسه: «فهمى خارجمة عمن جنس الكيفيّات النفسانية...» وذلك لما دريت من أن العلم وجود والوجود خارج عن المقولات بأسرها فنبصر.

ص ٢٣ ـ س ٣٠. قول عن المعض المعادد و المعض الفضلاء ... اقول يعنى بذلك البعض السارح المقاصد حيث قال في البحث عن اللذة والألم (ط ١ ـ ج ١ ـ ص ٢٥٥): «فإن قيل الحسني من اللذة والألم ينبغي أن يعد في الكيفيات المحسوسة دون الكيفيات النفسانية. قلمنا: المسدرك بالحس هو الكيفية التي يلتذ بها أويتألم كالحلاوة والمرارة مثلاً، وأما نفس اللهذة والألم التي هي من جنس الادراك والنيل فلاسبيل للحواس الظاهرة إلى اداراكها» انتهى كلام شارح المقاصد.

وأعلم أن ماقال من أن نفس اللذة والأم من جنس الإدراك والنيل، والحواس الاالله والنيل، والحواس الظاهرة لاسبيل لها إلى ادراكها كلام رصين كماسيق تحقيق ذلك في آخر المسلك الحنامس اى المرحلة العائسرة حيث قال المصنف قد سرة: «فصل في أن الحواس لاتصلم أن للمحسوس وجوداً في الخارج...» ولكن ايراد المصنف عليه من جهة أخرى حيث إن كلام الشارح المذكور يشعر أن اللذة والألم من المعانى النسبية حيث قال أولاً! المدرك على صيغة المفعول - بالة الحس هوالكيفية الح: ثم قال: وأما نفس اللذة الح: فملى قول الشارح يكون اللذة إدراك النفس للمدرك الذي هو في الة الحس وهذا من مقولة النسبة والمضاف، وعلى رأى صاحب الأسفار أن المدرك والمدرك والإدراك واحد قائم بالنفس و حاصل للنفس قيام الفمل بفاعله وحصول المعلول لعلته فنبصر.

ص ۴۳ ـ س ۳۵، قولــه: «كما سبق في باب العقل والمعقول...» النسخ التي عندنا من المخطوطة والمطبوعة متفقة في نقل العبارة هكذا: «كما سنبيّن في باب العقل والمعقول، مكان «كماسبق في باب العقل والمعقول» وهذا ظاهر في انه ـ قدّس سرّة ـ كتب هذه المباحث قبل البحث عن الوجود الذهني وإتّحاد المدرك بالمدرك فتدبّر. ص ۴۴ ـ س ١، قولـ ه: «فتلك الصور كلّها...» تلك الصور كيفيات نفسانية بالمعنى السدى مرتحقيقه في البحث عن الوجود الذهنى، وفي المرحلة العاشرة (أى المسلك الخامس من هذا الطبع) لاكما يقوله الجمهور، فتبصر فإنّ المقام من مزال الأقدام، وقد اوضحنا مرامه ـ قدسسرة ـ في تعليقاتنا على الكتاب، وفي كتابنا الفارسي المسمّى بـ «دروس اتحاد عاقل بمقول».

ص ۴۴ سس ۵ ، قولسه: «فانسه بتمسئل الصسورة المبصسرة...» أى بمثولها و قيامها للنفس وبالنفس لأنها من منشئاتها قيام المعلول بعلّته كمامرً غيرمرة.

ص 44 - س 17، قوله: «أقول: إن جالينوس لم يكن حكيم النفس...» في طبقات الأطباء والحكماء لابن جلجل: كان جالينوس هذا عالماً بطريق البرهان خطيباً - إلى أن قال: وناقض السوفسطائية، وألف في المنطق كتاب البرهان، وكانت له بمدينة رومة بجالس عامية خطب فيها وأظهر من علمه بالتشريح ماعرف به فضله وبان به علمه؛ وله تثاليف كمثيرة العدد في فنون من العلوم، وكانت ديانة النصرانية قدظهرت في أيامه فقيل له إن رجم لا قدظهر ببيت المقدس يبرى الأكمه والأبرص ويحمى الموقى، فقال: يوسك أن تكون معه قوة إلهية يفعل بهاذاك، فسأل إن كان هنالك بقية كن صحبه؟ فقيل له من رومة يريد بيت المقدس فجاز إلى صقلية فمات هنالك وقبره بصقلية.

ص ۴۴ ـس ۳۳. قولمه: «وان كان التاني...» أي و إن كان مدرك المحسوسات هي النفس بواسطه الحواس الخمس الخ.

ص 40 ـس ٨، قول.... «قال الامام الرازى فى كتاب المباحث...» (راجع المباحث المسرقية \_ ط حيدرآباد همند \_ ج ١ ـ ص ٣٩٨). قول.. «لاتلتذ بذلك» ذلك اشارة إلى الإبصار، أى زعم السيخ أن العين لاتلتذ بالإبصار. ثم مراد الفخر فى المباحث أن الملائم تقوة الباصرة هو حصول نفس الإدراك لكن حصول نفس الملائم أى الادراك لايكون لذة بل ادراك الملائمة فإدراك هذا الإدراك يكون لذة والتوة لاتكون مدركة للألوان ومع هذا لاتكون ملتذة بها.

ص ۴۵ سس ۱۵، قولسه: «بجسالم يقسلور...» الظرف مستعلق باعسترض في قولسسه تماعترض على نفسه.

ص ۴۵ ــس ۲۰، قولـه: «انتهى كلامه» اي انتهى كلام الفخرالرازي من المباحث.

ص 43 ـ س 70، قوله: «في مابسه يعدرك» أى في مابسه يدرك من الحواس، إماذات النفس كما في إدراك الكلّيات، وإمّا آلتها كما في ادراك حال الجزئيات.

ص ۴۶ سس ١، قولسه: «هذا ماقالوه...» وهنو فى الواقع انكار اللذّة البصرية والسنميّة مطلقا وهنو خلاف الوجدان، وايضاً خلاف ماقال الشيخ بقوله بل النفس تتألّم بذلك وتلتذّ.

ص ۴۶ ـ س ۶، قولسه: «وسشده ماذكرناه» وهو ماذكره آنفا في هذاالفصل: «لكن لمسا كسان الإحساس انفعال الحاسّة بل آلتها عن محسوسها الخناص وجب انفعال آلة كل حاسة عن محسوسها الخناص بها و تكيفها بذلك الهسوس الح».

ص ٤٧ ـ س ٥ ، قوله: «تلك الكيفية اللمسية» اى تلك الكيفيّة المزاجية اللمسيّة.

ص ٢٧ ـ س ١٥، قوله: «وأما مدركات الباصرة والسامعة...» قال قدّسسرة في آخر الإشراق السادس من الشاهد الاول من المشهد الثالث من الشواهد الربوبية: «وأما مدركات السامعة والباصرة فليس للعيوان باهو حيوان البها حاجة قريبة لأن بدنه ليس مركباً من الأصوات ولا من الأضواء ولا الألوان، ولاشك في أن الآلات الحساسة جسسم حيواني واللذة هي إدراك الملائم، والملائم للجسدالحيواني إمّا الملموس أوالمذوق أوالمشموم لا الأصوات والأنوار بيل هي ملائمة للنفس ألتي هي من عالم النور كماسيجييء؛ وقس عليها حال الأم.

وكمّــا يؤيّد ماذكرنا أنّ حبس الحيوان مدّةً مديدة فيالموضع المظلم الخالي عن الصوت لايوجــب موتــه، بخــلاف حبـــه عــنالملموس لحظةً. وعنالمطعوم أياماً قلائل، والشمّ ضرب منالطهم قديصير بدلاً منه فيمعض الحيوان أحياناً وفيالجنّ دائماً».

ص 47 ـ س ٢٤. قولمه: «ولمهذا إذا قطع عنه المموس... » كما إذا قطع عنه الهواء الملائم وأصابه برد شديد أوحر شديد. ص 47 ـ س 75، قوله: «اللهم الاالحيوان الانساني...» اى بما هو انسان كقوله تمالى: «فلينظر الانسان إلى طعامه» ـ سوره عبس، الآية 70 ـ وفسر الامام جعفرين محمدالصادق عليه الصلوة والسلام الطعام بالعلم لأن طعام الإنسان بما هوانسان العلم فتبصر.

ص 47 مس ٣٣ قولمه: «فصل في الصحة والمرض...» ناظر الى الفصل الأول من الباب الرابع من المباحث المشرقية للفخر الرازى (ج ١ حط حيد رآباد هند حص ٢٩٦) فقال: «الفصل الأول في الصحة والمرض، وفيه سنة مباحث، البحث الأول في حدّهما، حدّالشيخ الصحة في الفصل الأول من القانون بأنها ملكة أوحالة تصدر عنها الافسال من الموضوع لها سليمة...». قوله: «أما الصحة فعرّهها الشيخ...» هذا التعريف يعم انواع الصحة إذ يدخل فيه صحة الانسان وسائر الحيوان والنبات كما في شرح المواقف.

ثم قبال الفضر في المباحث: «البحث الثالث عن الشكوك المذكورة على الحدّ المذكور المصحة في اول القبانون وهي اربعة: الأول كلمة اوللترديد والغرض من التحديد الإثبات ويستهما تباين. الثاني قولمه تصدرعتها الأفصال مسن الموضوع لها سليمة هوكلام غير منتظم فإن قولمه تصدرعتها الأفعال مشعر بأن المبدأ هوتلك الحال والملكة؛ ثم قولم من الموضوع لها مشعر بأن مبدأ الأفعال هوالموضوع و ينهما تباين. الثالث لماذا قدّم الملكمة على الحال مع أن الوصف يكون حالاً أولاً ثم يصير ملكة. الرابع السليم هوالصحيح فيكون تحديد الصحة به تعديداً للشيء بنفسه.

فنقول أسا الحال فقد عرفت أن مخالفته للملكة ليست فىأمرذاتى بل فىأمر عرضى زائسل وهو رسوخ الكيفية وعدم رسوخها، وعلى هذا لايلزم منالشك فىاندراج الصحة تحست الحسال أوالملكمة شسك فى شسىء مىن مقوّمات الصحة بسل فى بعض عوارضها ويصير تقدير الكلام كأنه قال: «الصحة كيفية نفسانية سواء كانت راسخة أوزائلة يكون موضوعها كذا». فتبت أن هذاالترديد غيرمضر.

وأما التاني فحلَّمه أن الغاعل للأفعال ليس هوالصحة بلالصحيح. ولكن الصحيح أغا

يحـنه ضل تلك الأضال لقيام الصحة به فالصحة هي الوصف الذي لأجمله تصدر الأفعال عـن موضعوعها ســليــة. وهــذه الدقــهة اعتــبرها الشــيخ في الحدود التلاتة التي ذكرها للصحة.

وأمــا التالــث فالــــبب فى تقديم الملكة علىالحال فىاللفظ إما لأن الملكة غاية الحـال والفايــة مــتقدّمة فىالعلّــية. وإمــا لأن الملكــة اتفقــوا على كونها صحة. والحـال اختلفوا فىكونها صحة فوجب تقديم المتّقق علىالمختلف.

وأمّـا الرابع فالصبحة فىالأفعـال أسر محسـوس، وفى البدن غيرمحسوس وتعريف غيرالحسوس بالمحسوس جائز».

ص ۴۸ ـ س ۲. قولـــه: «لخسروج مــاهو صحة بالاتفاق» تعليل لقولــه فلايختص.ّ. قولــه: هفليس هناك شك». أى ليس فيالحدّ شك لافي ذاتى ولافي عرضي.

ص ۴۸ ـس ۵، قول...ه: «على انبك قدعرفت مافيه» أى عرفت مافيه من أن الاختلاف بين الملكة والحال ليس بالعوارض بل بالمقيقة والذات، ولوسلّم لكن ليس كملمة أو فى كملام الشيخ ـ ره ـ المترديد كمامر آنفاً حق يقال إن الشك والترديد ليس فى مقوسات الصّحة بل فى عوارضها فتدبّر. وبعبارة أخرى أن التشكيك فى الذاتى والذاتى يختلف بالشكة والضعف، والحال والملكة فرقهما ذاتى.

ص ۴۸ ــ س ۷، قولـــه: «وعلى هذا يلزم فى تعريف الشفاء تكرار» أى يلزم تكرار فى الحميوان.

ص ۴۸ ــ س ۱۱. قولــــه: «ولـــهنا ذكــر بعضهم...» أى ولأن المراد بصحة الأفعال وسلامتها خلوصها عن الآقة ذكر بعضهم أن الصحة فيالأفعال الخ.

ص ۴۸ ـ س ۱۷، قولـــه: هوالــنارية علّــة...» أى الصــورة النارية علة لكون النار مســخنّة لفيرهــا. وقولـــه: هواضح فىعبارة القانون» وهى قولــه: الصحة ملكة أوحالة تصـــدرعنها الخ. وقولـــه: هوأوضح مـنه فىعـبارة الشــفاء» وهــى قولــه ملكة يصدر لأجلـهــا؛ وقولـــه لأن الــلام تعليل للأوضحية؛ وهى أى الباء أوضح من عن فىعبارة القــانون. و قولـــه: همضادة للصحة» فبكون التقابل بينهما تقابل التضاد. وقولــه: «على مــا اشــاراليه بعــض الفضــلاء» يعــنى بذلــك الـبعض الفخرالرازى فىالمباحث المشرقية. وقولــه: «وكأنه يريد...» أى وكأن الشيخ يريد أن لفظ المرض مشترك الخ.

ص ۴۸ ـ س ۲۸، قولــه: «حيث قال إن أحدالضدّين...» فلامنافأة بين أن يكونا متضـــادّين بــأن يكـــونالمــرض ضــداللصــخة، وبــين أن يكــونـــا عدمـــأ وملكـــة بأن يكون المرض عدمالصحة.

ص ٣٨ ـ س ٣٠. قولسه: «واعترض صاحب المباحث...» يعنى بصاحب المباحث النخرالرازى حيث قال في الفصل الأول من الباب الرابع من المباحث المشرقية (ج ١ ـ ص ٤٠٠ و ٤٠٠ من ط حيدرآباد هند) معترضاً على تعريف المرض: «ثم إن الأطبّاء التقدوا على أن اجناس الأمراض المفردة ثلاثة...» وقال شارح المواقف: منهم من اجاب عن ذلك بدأن عبارة الأطبّاء فيها مسامحة، والمقصود أن انواع المرض كيفيّات نفسانية غيرمعدلة تابعة للأمور المذكورة مختلة بالأضال.

ص ۴۸ ـ س ۳۴ قولمه: «فلأنه عبارة عن مقدار أوعدد...» وذلك كقصراليد و كنقصان الأصابم.

ص ٢٩ ـ س ٧، قولمه: «فصل في الواسطة بين الصحة والمرض...» ناظر الى الفصل الثانى من الفن النائى من الثانى من قال: احوال بدن الإنسان عند جالينوس ثلاثة: الصحة والمرض وحالة عنده لهست بصحة ولامرض، فراجعه (ص ٥٠ من الرحلى المطبوع على الحجر). وإن شئت فراجع ايضاً الفصل الثالث من الباب الرابع من المباحث المشرقية للفخر الرازى (طحيد آباد هند \_ ج ١ \_ ص ٢٠٥ ، ٢٠٠).

ص ۵۰ ـ س ۱۶، قولسه: «وهوالمسمى بالروح النفساني...» الروح النفساني فالدماغ، والروح الحيواني في القلب، والروح الطبيعي في الكبد فتدبّر.

ص ٥٠ ـ س ١٨، قولسه: «ومادّة هـ ذاالروح مناطيف الأخلاط...» أى الأخلاط الأربعة.

ص ٥٠ ـ س ٢٤. قولـه: «عن التجويف الأيسر...» أي عن البطن الأيسر من القلب.

ص ٥٦ ـ ص ٩. قولسه: «التانى أمور خارجيّة...» أى الأمرالتانى منالامور التلاثة. حيث قال آنفاً: إن الذي يعدّالنفس للفرح أمور ثلاثة.

ص ٥١ ـ س ١١، قولسه: «والإغبراب» أى إغبراب الغبير؛ وكذلبك قولسه: والإعجاب.

ص ۵۱ ـ س ۱۸، قولـــه: «الثالث أن تكرّرالفرح...» أى الثالث من الأمور الثلاثة التي تعدّالنفس للفرح.

ص ۵۱ ـ س ۳۵ من الفصل منقول من القلب وقرّت ... هذا الفصل منقول من المباحث المسرقة للفخر الرازى، وهوالفصل الرابع من الباب الرابع منه (ج ۱ ـ ص ۴۱۰ ـ ط حديد آباد هند) فقال: الفصل الرابع في الفرق بين ضعف القلب و بين التوحّش وبين قوة القلب وبين النشاط وذلك من وجوه خمسة الخ.

ص ۵۲ ــ س ۹. قولـــه: «بــل رعِــا اخــتار مقتضــاه...» اى مقتضــى ضعف القلب وهوالـهرب.

ص ۵۲ ـ س ۱۴ قولسه: «اعلم أن العوالم متطابقة...» قد تقدم منا مراراً أن إحدى المسائل الحقية الحقيقية في الحكمية المتعالية التي هي أحد الأركان الذي اعتمدعليه المستف .. قدس سرّه .. في هذا الكتاب وغيره وقد صرّح بها في عدّ مواضع من هذا الكتاب أغا هي تلك المسئلة المتعالية أعنى تطابق العالم و آدم في النشئات الثلاثة، وقد أسارالها بعض الآيات القرآنية و صرّح بها غير واحد من الروايات الصادرة عن حملة العلم وخزائن الوحى.

ص ۵۲ ـ س ۳۰ قوله: «فغی الفرع الشدید...» قال فی شرح المقاصد: الفزع هو مایت به مایت می الفرع هو مایت به مایت الداخل هرباً من الموذی واقعاً کان أو متخیلاً. قوله: «وفیها ایضاً فیباس ماذکرنا علی العکسی» أی یکون اقباضه عظیماً وربما یؤدی افراطه المانعدام الروح بالکلیة.

ص ۵۲ ـ س ۳۲، قوله: «فصل في مناسبة مابين شيء...» ناظر الى الفصل السادس من العباب الرابع من المباحث المشرقية للفخر الرازى - ج ١ ـ ص ٢١١ ـ ط حيد رآباد

## هند

ص ۵۲ ــ س ۳۵. قولـــه: «لكــنّه زائــد فىالســخونة...» أى لايكون معتدل المزاج. وقولــه: لكنّه رقيق القوام...» أى لايكون معتدل القوام.

ص ۵۳ ــ س ١، قولـــه: «يكــون تقــيلالحــركة...» اى فلايكون مستعداً للفرح. و قولــه: «قليل الاشتعال...» أى فلايكون مستعداً للغضب.

ص **۵۳ ـ س ۳۵.** قولسه: «القسسم السرابع فىالكيفسيّات المختصة بالكميات» ناظر الىالمباحست المشسرقية للفخرالسرازى حيـث قـال: «القسسم الرابع فىالكيفيّات المختصّة بالكميّات وفيه مقدمة وثلاثة أبواب...» (ج ١ ـ ص ٢٩٣ ـ ط حيدرآباد هند) فراجع.

ص 04 ـ س ٨، قوله: «الخلقة يشبه أن تكون وحدتها...» يأتى البحث عن الخلقة فضل على حدة، وهوالفصل الأول من المقالة الثالثة في حال الخلقة وكيفيّات الأعداد، ثم إن الفصل المثانى من ثالثة الفن المثانى من منطق الشفاء للشيخ الرئيس في البحث عن الخلقة قراجع، وكذلك الفصل المثانى والعشرون من النمط الثانى من الإشارات في البحث عن الخلقة، و راجع شرح الحقق تصير الدين الطوسى عليه بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

ص ٥۴ ـ س ٨، قولسه: «ملتئمة منأمرين» ناظر الى كلام المحقق في الفصل النانى والمسرين مسن السنمط السانى من شرحه على الإشارات حيث قال: والخلقة تقال للهيأة العارضة للجسم بسبب اللون والشكل وتنسب إلى الكيفيّات المختصّة بالكمّيات.

ص ٥٩ ــ س ١٣، قولسه: «يلتقسيان عسندنقطة» أى الزّاوية المسطّحة. قولسه: «أوما احاط به سطح أوسطوح» أى الزّاوية الجسّمة.

ص ٥٩ ـ س ١٦، قوله: «ثم المسائل المهمّة التي...» قال الشيخ الرئيس في الفصل الأول من المقالة الأول من المقالة الأول من المقالة عنه المشكلات التي يجب أن يبحث عنها في هذا الموضع هي هذه أحدها أن يعرف المعنى المجامع \_ إلى آخر ما نقله المصنف عنه.

ص ٥٤ ـ س ٢٣. قولسه: «فقسال: إن الأمور التي تعرض...» راجع الموضع المذكور

آنفاً من منطق الشغاء.

ص ۵۴ ـ س ۲۹، قولـــه: «وشـــىء حاملـــه السطح أيضاً» الشىء مجرور معطوف عــلىقولـــه شىء حاملــه السطح بذاته. أى الخلقة تلتأم من شىء حاملـــهالسطح ومن شىء حاملــه السطح أيضا. وقولــه: «انتهى ماذكره الشيخ» أى انتهى ملخصاً.

ص ٥٤ ـ س ٢٩ ـ س ٢٩، قولسه: «فصل فى حقيقتهما...» أى فى حقيقة الإستقامة والإستنامة والإستنامة والإستنارة؛ والمصنف المشرقية حيث قال: السباب الأول فى الاستقامة والإستنارة وفيه سبعة فصول: الفصل الأول فى حقيقة الاستفامة والاستنارة الحدر آباد هند) فراجع.

ص ۵۵ ـ س ۶، قولــه: «فصـل فى مصرفة الدائسرة و اثبات وجودها...» واعلم أن الفصــل التاسع من المقالة الثالثة من إلـهيّـات الشفاء فى معرفة الدائرة واثبات وجودها مفيد جداً فراجعه. (ص ۱۴۹ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

.

ص ۵۵ ـ س ۱۲. قولسه: «فسان المثلّب ثالسدى هـ وأول الأشكال...» ترسيم المثلّث هوأول الأشكال مـ أصول اقليدس أعنى أنه للشكل الأول من المقالة الأولى مسنه، وترسسيمه مبتن على الدائرة وبيانه على تحريس الخواجمه الطوسى هكذا: نريد أن نرسم مثلناً

متساوي الأضلاع على خط محدود كاب فنرسم على تقطتى اب ببعد الخط دائرتي احد ه، بحدد، ونصل احد، بحد فعتلت احدب المرسوم على اب متساوى الأضلاع الخ.

ص ۵۵ ـ س ۱۴ وقولسه: «والمخسروط إذاحسراك...» عبارة الشيخ الرئيس في اول الفصل التاسع من المقالة الثالثة من إلىهيات الشفاء هكذا: «والمخروط إذا حركت مثلّناً قائم الزاوية على أحد ضلعى القائمة حافظاً بطرف ذلك الضلع مركز الدائرة ودائراً بالضلع الثانى على محيط الدائرة» (ص ۱۵۰ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۵۵ ــ س ۲۵. قولــه: «قد فعلت ربع دائرة...» وذلك كما اذاقام جــــم مثلاً على ســطح مستوويلاقيه علىزاوية قائمة، ثم يجعل طرف تماسّ الجــــم لازماً و ينتقل طرفه الآخير إلى أن يقع عسلى السطح فلاريب أن كل نقطة تغرض في رأس الجسم تفعل ربع دائرة محصورة بين نقطه رأس الجسم لماكان قائماً وبين تماسها مع السطح لما وقع عليه. والأولى أن يقال قدفعلت قوس دائرة كماضل الشيخ في الشفاء (ص ١٠٣ -ج ٢ \_ط ١ من الرحملي) سنواء كانت ربعها أم لا؛ بل كما فعل هو \_ أعنى صاحب الأسفار \_ في تعلمية انه عملى الشفاء حيث قال: يفعل دائرة أوقوس دائرة \_ط ١ من الرحلي \_ص 140.

ص ۵۶ ــ س ١، قولـــه: «مساوياً لضعف مربع ضلعه...» وذلـك بالعمروس وهــو مـزمن أولى الأصول، وصورته على مــافى هــذاالمقام هكذا: فالمربّع ابحــد، و قطره بـد، والباقي ظاهر.

ص ۵۶ ـ س ۲، قولسه: «مثل أن يكون بحيت...» أقول: وذلك هو الحادى عشر من ثانية أصول اقليدس، قال الحرر الحواجة نصيرالدين الطوسسى: نريد أن نقسم خطاً بقسميه يكون سطحه في أحدهما مساوياً لمربع الآخر الح: والخط اب قسم على ط فسطحه في ط ب يساوى مربع اط.

قسم على ط فسطحه في ط ب يساوى مربع اط. و مدر المقسيقة ص ٥٥ ـ س ١٩، قولد: بسل الفصول بالحقيقة حدودات مخصوصة ... و قدمضي تحقيق هذا المطلب الأسيني في الفصل الثامن من المرحلة الرابعة (ج ٢ ـ ص ٢٣، من هذا الطبع).

الوتىر الذى هوقوس من الدائرة. وبعبارة أخرى إذا كانت الزاوية المركزية قائمة فالقوس التي تقدرها صن دائرتها هي ربع الدور فأطلق الوتر على القوس. وقولمه: «بل يلزم أن تكون متساجة» القسمى المتشاجة هي التي تكون متساوية درجة كما في صدر ثالثة الأصول حيث قبال الزوايا المتساجة من الدوائر هي التي تقبل الزوايا المتساوية».

وقولمه: «بل متشابهة أومتناسبة» أي متشابهة علىالأول، ومتناسبة علىالتاني.

ص ۵۷ ـ س ۱۱، قولسه: «أعظم من زاوية حادثة عن قوس و خط مستقيم...» الـزاوية الحمادثــة عـن قوس و خط مستقيم مماس لـها هـىأحد الزوايا الحادة كما برهن فى الخسامس عشــر مـن ثالثة أصول اقليدس، وسيأتى تفصيل البحث عنذلك فى الفصل التامن من الفن الأول من المطلب الأول من هذا القسم من الكتاب.

ص ۵۷ ــ س ۱۶، قولمه: «لأن الملاقاة بينهما فى كل آن...» وذلك كمابرهن فى ثالت اكسرتا و ذوسيوس من أن كل سطح (أى كل سطح مستو) يلاقى كرة ولا يقطعها فهو يماسمها عملى تقطمة؛ وسمياتى أيضاً فى الفصل الثامن من الفنّ الأول من المطلب الأول من الحكاب.

ص ۵۷ ــ س ۳۵. قولـــه: «ليســت هذه الكيفيات» كالاستقامة والانحناء والزوجيّة والفرديّة.

ص ۵۸ ـ س ۳ قولــه: «كمايقولون إن المسدّس على الدائرة أعظم منها...» راجع فىذلـك الشـكل الخـامس عشـر مـن المقالة الرابعة مناصول اقليدس الصورى بتحرير الحقّق نصيرالدين الطوسي.

ص ۵۸ ـ س ۵ ، قوله: «لاشكله» اى لاشكله وهيئته.

ص ۵۸ - س ۱۵ قولمه: «وهو ثالث الأبحاث الخمسة...» هكذا كانت العبارة في النسخ التي عندنا وكأنها منسهو القلم لأن الأبحاث المذكورة في صدر الكلام كانت ستة حيث قبال في اول هنذا القسم الرابع تبعاً للشيخ الرئيس في قاطيخورياس الشفاء: ثم المسائل المهمة التي يجب أن يبحث عنها هي هذه أحدها الى قولمه وسادسهاد على أنه يقول في آخر هذا القسم في سادس المسائل: وأما تحقيق البحث السادس وهو أن يعرف الحذ.

\_ ص ۵۸ ـ س ۱۶، قولــه: «أمّــا وجــه الاشــتهاه بــينالشكل والوضع...» أى وجه الاشــتهاه المســنفاد مــنآخر الفصل السابق حيث قال: لكنّا نقول يشتبه أمر هذه الــهيئة الشكلية بأمر الوضع. قولــه: «بل هو نفس المجاورة» المجاورة والهحاذاة من مقولة المضاف. ص ٥٨ ـ س ٢٧، قوله: «بسبب حصول الوضع الإضافي» أي الجاورة والمحاذاة.

ص ٥٨ ــ س ٢٩. قولـــه: «فـــان المـربع...» عبارة الشيخ هكذا: فان المربع لايحصل إلا بعدا في لحدود.

ص ٥٩ ـ س ٢، قوله: «من هذاالباب» أي منباب الشكل.

ص ٥٩ ـ س ٣، قوله: «فصل في حال الزاوية...» هذاالفصل هوخلاصة ماأفاده الشيخ في صدر الفصل التانى من المقالة السادسة من الفن التانى من الجملة الأولى في المنطق من الشكاء.

ص ۵۹ ـ س ۷ قولـه: «قالسطح الـذى...» هـذا بـناء عـلىكونه كمّاً. ، قولـه: «والذى يتحدّد بحد...» هذا بناء علىكونه كيفاً.

ص ٥٩ ـ س ١٥، قوله: «وهو أن ذاالزاوية...» أى الشيء المانع هو أن الزاوية تنقسم بحسب الطول بخلاف العرض. وقوله: «متوسطاً بين الخط والسطع» أى فى المسطحة. وقوله: «والسطح من حركة الخط بتمامه...» عبارة الشفاء هكذا: «تم السطح من حركة الخط بتمامه...» عبارة الشفاء هكذا: «تم السطح من حركة الخط بكليته على عمود عرضاً حتى يكون أذا ثبت طرف و تحرك طرف فعل شيئاً بين الخيط والسطح الخ. و قوله: «ويحرك» أى ويحرك الطرف الآخر فعل شيئاً بين الخيط والسطح.

ص ٥٩ ـ س ٢٨. قولـه: «عـند حـد واحد...» سواء كان نقطة أوغيرها. وقولـه: «لا لأنه زاويـة...» أى لا لأن المقـدار زاويـة اذلـه ـ أى للمقدار ـ من تلك الحيثية أن ينتهى الخ.

ص ۵۹ ـ س ۲۳، قولمه: «في احتجاج كلّ من الفريقين في امر الزاوية...» ناظر في هـ ذا الفصل الى المباحث المشرقية للفخر الرازى \_ ج ١ \_ ص ۴۲۳ ـ من ط حيدر آباد هند ـ فراجع.

ص ٥٩ ـ س ٣٥، قولسه: «فسان حقيقتها تبطل بالتضعيف مرة...» التضعيف مرة كمسافى القائمية ومرات كمافى نصف القائمة حيث تبطل بتضعيف مرات الىجهة المنفرجة. ولكن لايخفى عليك أن كلامه لايخلو من دغدغة فإنّ تضعيف مأة درجة مثلاً يوجب ص ۶۰ ـ س ١. قولـــه: «تبطل حقيقته بالتضعيف مرة...» قال الفاضل البيرجندى: إلاّ أن يدّعمى أنهــا ليســت سن الحسواص الشاملة، أويقال: إن الفانى هوالــهيئة العارضة لاالكم الذى هوالسطح المعروض لــها.

ص ۶۰ ـ س ۹، قولسه: «أن قــول المشابهة...» والجملة فاعل لفعل «لم ظهر بمجرّد إبطال...».

ص ٤٠ ــ س ١٠ قولسه: «في أن فيها مقداراً قابلاً للقسمة...» أى في أنَّ فيها ثلاثة أسور أحدها مقدار قابل للقسمة، وثانيها مقدار منحيث كونها معروضة لـهيئة خاصّة. وثالثها نفس تلك الـهيئة المعروضة.

ص ۶۰ ـ س ۲۶ قولسه: «أو بخطوط كذلك» أى أو بخطوط اخذاً من الوتر الى الرأس.

ص ۶۰ ـ س ۲۸ قولـ . . «فصل فى نفى الأشد والأضعف... » قد افادالحكيم الميرزا بوالحسسن الجلموه تقوله القويم: «حاصل المحرام أن زوال العسرض و ورود عسرض آخسر فى الموضوع لايكسون إلا بالاستعداد، والاستعداد أمر تدريجي الحصول لأن منشأ حصول الاستعداد هو التجدد والحركة وأما تبديل شسكل بشكل آخر فلايكن إلا بتغير الموضوع فلايكون الموضوع الواحد باقياً بحلى تتحقّق الاستحالة فيتحقّق التضاد».

ص ۶۰ ـ س ۲۱، قوله: «هذاالجنس من الكيفيّات» أى الكيفيّات المختصة بالكم. ص ۶۱ ـ س ۱۴، قوله: «غير محصل المعنى...» أى معنى عدمى.

ص ۶۱ ـ س ۱۵. قولسه: «ضان فهسماللفسردية معسنى محصّــل...» يعسنى أن الفسرد غــــــرمحصّـــل المعـــنى أى لـــــه معنى عدمى أولاً. وثانياً إن فهم لـــه معنى محصّل فهويباين الزوج ايضاً حيث لايشاركه فىالموضوع.

ص ۶۱ ـ س ۱۶، قولسه: «هـ ذَا خلاصـة مـاذكره الشيخ في المقام» ذكره في الفصل

التالت من المقالة السادسة من الفن الثاني من الجملة الأولى في المنطق.

ص 51 ـ س 17 ـ س 17. قولسه: «المقالة التالية في حال الخلقة...» الفصل التانى من المقالة التاليثة من الفن التانى من المقالة التاليثة من الفن التانى من منطق الشفاء في البحث عن الخلقة، قال الشيخ لقائل أن يقول إن الحقلة الخر الرازى ـ ج ١ ـ ص ٢٢٨ ـ من طبع حيدر آباد هند. والفصل التانى والعشرون من النمط التانى من اشارات الشيخ الرئيس و شعرح الحقق ق نصير الدين الطوسسى عليه في الخلقة أيضا فراجع هذا الشرح بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

ص ٤٩ - س ٣١، قول... : «والشيخ أجاب عنهم...» قال الشيخ أماالبحث الخامس \_ عسفى بمه البحث عن حال الخلقة به فإن لقائل أن يقول إن الخلقة كيف تكون كيفية واحدة وشيئاً واحداً وهو مجموع لون و شكل وهب أنكم تجوزون أن تكون انواع الجواهر مركبة منجواهر فقد اصررتم على أنه لا يجوز أن يكون لأنواع الأعراض تركيب وإن كنان لحدودها تركيب منجنس وفصل، وهذا الذى هوالخلقة فإنه عندكم نوع واحد من بناب العرض ينقسم إلى شيئين منهما يحصل وجوده أحدها الشكل والآخر اللون.

فنقول في جواب ذلك: إنما لانمنع أن تكون أعراض مركبة من اعراض، وكيف و العشرة عرض لائد عدد فهوكم وهى مركبة من خسة و خسة، والمربّع عرض وإنما يلتنم من أن يكون هناك محدود و حدود اربع بل نعنى أن الجواهر قديوجد فيها مايناسب طبيعة جنسها وصايناسب طبيعة فصلها أجزاء متغائرة وإن لم يكن أحدهما طبيعة الجهنس ولا الآخر طبيعة الفصل على ما تعرفه في تعليمنا للبرهان والأعراض لا يوجد فيها ذلك و إن وجدت لها أجزاء فلا يكون جزء منها مدلولاً عليه بوجه منالوجوه.

ص ۶۱ ـ س ۱۳۳ قولمه: «أن الجواهر قديوجدفيها...» أى الجواهر قديوجد فيهاما كالمسادة واللموازم \_ يناسب طبيعة جنسها، و ما \_كالصورة واللوازم \_ يناسب طبيعة فصلمها وإن لم يكن أحدهما \_أى أحمد طبيعة جنسها وطبيعة فصلمها طبيعةالجنس والآخر طبيعة الفصل لأن في الخارج مادة وصورة ولايصدق عليهما الجنس والفصل.

ص ۶۱ ـ س ۱۳۵ قولسه: «أنه قدصرّح في الإلسهيات...» ج ۲ ـ من الطبع الرحلى ـ ص ۳۲۰ ـ الفصـــل الحامس من المقالة الثالثة من السهيات الشفاء في تحقيق ماهية العدد، و تحديد انواعه وبيان اوائلــه (ص ۱۲۶ بتصحيحنا و تحقيقنا).

ص ٣٦ ـ س ٤٠ قولسه: «فقد نشير فى نظير هذا المقام...» سيأتى ذكر تلك القاعدة السامية فى الفصل التالث من الفنّ الرابع من المطلب الأول من هذا القسم من الكتاب حيث يقول: قاعدة عرشية: إذا تركّب أمر تركيباً طبيعيّاً الخ.

ص ۶۷ ــ س ۱۵. قولسه: «فالجسسمالـذى هـوذواثنىعشر ضلعاً...» المراد بالضلع القساعدة، وفىالعشسرين من ثالثة عشرالأصول: نريد أن نعمل بجسّماً ذاائنتىعشرة قاعدة عنمسات الخ فراجع.

ص ۶۲ ـ س ۱۶. قولسه: «ولــو سئلت الحق...» هذه العبارة عجمية. والصواب أن يقــال ولــو سألت عن|لحق. أو سألتنا عن|لحق. لأن كلمة عن|لجارة تدخل على|لمسئول عنه نحو قولــه تعالى: وإذا سألك عبادى عنى.

ص ۶۳ ـ س ۱۴، قولد: «ولما كمان الوقوف عملى الجمل اسهل...» ناظر الى المباحث المشركة للغزال الى المباحث المشركة وقوله: «اعنى فمن قاط يغورياس...» ذكره الشيخ في اول الفصل الأول من رابعة الفن الثانى من قاطيفورياس الشفاء.

ص ۶۳ ـ س ۱۸. قولـــه: هبـل معناه أنه لايتقرّر...» أقول سياق العبارة يوجب أن يقال: بل المعنىّ به أن لايتقرّر الخ، وذلك لأن هذا اضراب عن قولــه: والمعنىّ بكون ماهيّة الشيء الخ.

صح ٣٣ ــ س ٢٥، قولـــه: «وقريـب من هذا قول من قال...» القائل هو بهمنيار بن المسرزبان فىالفصــل العاشــر من المقالة الثانية من التحصيل فى المقولات التسع. قولــه: «وقد اعتذر» أى وقد اعتذر هذا القائل وهو بهمنيار فى التحصيل.

ص 53 ـ س 71، قولـــه: «من جهةالرسم الأول...» أي من جهةالرسم الأول الذي

ماهيمته مقولة بالقمياس الىغيرهما. فقوله: «ان المضاف الذى يؤخذ في الرسم» أى إن كمان القمياس نوعاً من الإضافة. فقوله: «أو يتضمّنه الرسم...» أى إن كان القياس نفس الإضافة.

ص ۶۳ ـ س ۳۴ قولسه: «ومن الثاني وهو قولهم...» أي ويعتذر من جهة الرسم التاني وهو قولهم إن المضاف الخ.

ص ۶۴ ـ س ۹. قولمه: «فصل في خواص طرفي الاضافة» ناظر الى المباحث المشرقية للفخرالرازي ـ ط هند ـ ج ١ ـ ص ٩٣١.

ص ۶۴ ـ س ۱۲، قولسه: «وأجاب الشيخ عن الأول...» أجاب في الفصل الرابع من رابعة الفن التافي من قاطيغورياس منطق الشفاء.

ص ٤٤ ـ س ١٤. قولـ ه: «حين أن الزمان الثاني...» أي الزمان الثاني المتقدّم.

ص ۶۴ - س ۲۷، قول - «والذي ينحل بمالتيهة ماحققاه في موضع آخر ...» حققه في موضعين: أحدهما في هذاالكتاب العظيم في آخر الفصل السابع من المرحلة التاسعة (ص ١٤٧ - ج ١ - من الطبع الأول الرّحملي؛) حيث قال: والحق أن التفاوت بين الأجزاء الزمانية للهوية المتجددة الخ. و ثانهما في الشواهد الربوبية في الإشراق الأول من الشاهد الرابع (ط ١ - ص ٢٧) حيث قبال: تحقيق عرشي: إن التقدّم والتأخر في أجزاء الزمان لا ينافيان معيّعهما في الوجود بل هما عين معيّهما فيه الخ. وللمتألمة السبزواري تعليقات كمثيرة الجدوي عملي هذا المقام من الشواهد فليطلب. وسيأتي الإشارة الى هذا التحقيق بعد الفصل التالي لهذا الفصل المعنون بقوله: إن الإضافة هل تكون موجودة في الخارج بمدالفصل الخامس).

ثم بعد ماوجدنا الموضعين المذكوريين وجدنا موضعاً آخر ايضاً تعرّض بذلك التحقيق وهذا الموضع هوفى تعليقاته على الفصل العاشير من ثالثة إلهيات الشفاء في المضاف حيث قال: فالحق في التفصي عن الإشكال ماحققناه في سائر كتبنا بعد تمهيد أن المعينة بين كل شيئين يجب أن يكون نحو وجودها الح، فراجع.

ص ٤٤ ــ س ٧٧. قولـــه: «لكن يردالكلام بأن الموصوف باللاّوجود...» وذلك لأن

الإضافة تكون بينالمتقدّم والمتأخّر الذى هوالموصوف بذلك الوصف لابينه وبين الوصف الذى هو لاوجوده.

ص 63 ــــس ١، قولسه: «مــن-هــِـت كونــه حكايــة...» ومن حيث الحكاية يكون وجوداً ذهنيّاً كمامضي تحقيقه في مبحث الوجودالذهني.

ص 52 - س 6، قولسه: «وقد عد واسن احكمام المضاف...» المتضائفان هما معروضا الإضافة كما سيصرّح بذلك في قوله: فكذا في الذاتين اللتين هما معروضا هما الخ. وعبارة الفخرالرازى في المباحث المشرقية بعد بيان تلازم الإضافتين هي هكذا: «وأمّا معروضا الإضافتين فعلى ثلاثة أضرب: (الف) قديكونان بحيث يصحّ وجود كلّ واحد منهما مع عدم الآخر كالمالك والمعلوك فائه يصحّ وجود ذات المالك مع عدم المملوك الأخر ووجود ذات المالك مع عدم المالك. (ب) ومنه ما يصحّ وجود ذات كل واحد منهما ولا يصحح وجود ذات كل واحد منهما مع عدم المالك مع عدم المالك المعلوم والحسوس فائه يصحّ وجود ذات كل واحد منهما والحسس مع عدم ذات المعلوم مع عدم المالك والمسوس. (ج) و منه ما يمتنع وجود ذات أحدهما عند عدم ذات الآخر كالمعلول الذي والحسوس. (ج) و منه ما يمتنع وجود ذات أحدهما عند عدم ذات الآخر كالمعلول الذي

ص ۶۵ ـ س ۸، قولسه: «المتشاركتين لهما في الإسم» أى المتشاركتين لهما في أن كلاً منهما مدركة.

ص 60 ـ س ١١، قوله: «وأقهول هيهنا موضع بحث وتحقيق...» أقول: هذاالبحث من بدايسع أفكاره القدسية وهو مبتن على اتحاد المدرك بالمدرك مطلقاً كمام في المرحلة العاشرة فسلى هذاالتحقيق الأسنى والمطلب الأعلى أن المدرك والمدرك كالحسرة والمحسوس مثلاً يتكافئان مطلقا كماصر حبه في قوله: فكما أن مفهوم الحسية والمحسوسية يتكافئان في الوجود المقلى الح؛ وذلك لأن وجودى معروضي الاضافة في ما نحن في هو محدد ثم اعلم أن هذاالبحث جار في ما لم تتحدالنفس بالعقل البسيط أعنى روح القدس وإلاً فالأعيان الخارجية كانت كأعضائها وقواها فتتصرف ضيها كيف تشاء باذرالله تعالى. وبالجملة هذاالبحث بعيدالفور، والوصول إلى مغزاه يحتاج

إلى كسامل يرشدك إلى الرشاد. والله المتعالى هوالسهادى؛ وبما اشرنا إلى اتصال النفس بل اتحادهــا بــالعقل البسيط يعلم وجه قولــه ــقدسسره ــفهى فى اكثر الأمر ليست كذلك فتدبّر.

سير... ص 50 - س ٢٣، قولسه: «ولو بالعرض» أقول: هذه النكتة العليا لم يتعرض بها المصنف في المرحلة العاشرة وهمى من افاداته البديعة السنية في هذا المقام فاغتنبها وكن من الشاكرين. وبالجملة ماأفاد في هذا المقام يليق أن يجعل من قام البحث عن اتحاد المدرك بالمدرك، وسيشمير إلى المعلوم بالعرض في الفصل الأول من الموقف الثالث من إلهيّات هذا الكتاب (ج ٣ ـ ط ١ من الرحلي ـ ص ٣١) وفي ص ٢٠، ٣٢ من الجملد الرابع)، وقد مضت اشارتنا إليه في تعليقتنا السائفة في آخر الفصل الرابع من اقسم الثالث من هذا الجلّد.

ص 62 ــ س ٧٧. قولـــه: «محاكــية لـلحرارة الخارجــية» وهــى بهذه الجهة تكون وجوداً ذهنياً كمامرّت إليه الإشارة منّا غيرمرّ.

ص 50 - س 70 مقوله: «فان المبصر بالذات صورة مقداريه ...» أى صورة مقداريه ...» أى صورة مقدارية في المرحلة الحيّالية للنفس لأن الحيّال مجرد عن هذا العالم تجرّداً برزخياً كمامرً تحقيقه في المرحلة العاشرة. وقوله: «مجردة عن الموادّ» أى مجردة بالنجرد البرزخي كمامر تحقيقه في المرحلة العاشرة في الفصل المعنون بقوله ـ قدّس سرّه ـ في أن المدرك للصور المتخيّلة أيضاً لابد أن يكون مجرداً عن هذا العالم. (ص ٣١٤ ط الرحلي).

ص ۶۶ ـ س ۲۲، قولسه: «قال الشيخ ثم المضاف...» قالمه الشيخ في أواسط الفصل الخامس من المقالة الرابعة من الفن التاني من قاطيفورياس منطق الشفاء.

ص ۶۶ ـ س ۳۵ قولمه: «وماهمية الجنس والفصل في البسيط» فان البسيط ليست فيه مادة وصورة حتى ينتزع من مادته الجنس، ومن صورته الفصل.

ص ٤٧ ــ س ٧، قولـــه: «ناظـر الى المباحـث المشـرقية للفخرالرازى (ج ١ ــ ص

۴۲۵ ـ من ط حيدرآباد هند).

ص ۶۷ ـ س ۱۱، قوله: «فأجاب الشيخ عنه بأن قال يجب أن نراجع...» راجع النصل الماشر من المقالة التالتة من إلهيات الشفاء (ط ١ من الرحلي ـ ص ١٣٤، و ص ١۶٠، و ص ١٤٠٠.

ص ۶۷ ــ س ۲۵. قولـــه: «والجواب ما أشرنااليه...» قد ذكرنا المواضع التي تصدى المصــتف لـــهذاالتحقــيق الأــيق في الفصــل الثالث من هذه المقالة المعنون بقولــه: «فصل في خواص طرفى الإضافة...».

ص 67 ــ س 78، قولـــه: «واعــلم أن فيخصوصية وجــود المضاف....» ناظر الى المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط حيدرآياد هند ــج ١ ــ ص ۴۳۷).

ص ۶۸ ــ س ۱، قولـــه: «مــا كانــت حاصلة قبل ذلك...» أى ماكانت حاصلة قبل ذلك الحادث وتزول تلك المعيّة بعد زوال ذلك الحادث.

ص ۶۸ ـ س ۱۸، قوله: «وهمو لميس من المقولات...» وذلك لأن مااعتبر معه معروضه كالكم المساوى مثلاً لوكنان المقولة لم تكن جنساً عالمياً فعلم يصدق على غير الكم، والمقولة جنس عالي تصدق على الكم وغير الكم، والمقولة جنس عالي تصدق على الكم وغير الكم فتبصر.

ص ۶۹ ــ س ۱۵، قولسه: «كما يقال ابن هذاالرجل...» بخلاف ما اذا قيل ابن هذه الإبوء.

ص 59 ـ س 15، قول عنه «وإن كمان قديمتوهم...» لأنه إذا قبيل أب هذاالرجل لايصلح أن يحمل عملى متعدد باعتبار الأبوة المخصوصة لمه. وقوله: «إلاّ أن ذلك بسبب خارجى» وهو اعتبار الموضوع.

ص ۶۹ ـ س ۲۳، قولت: «فصل في تقسيم المضاف...» ناظر الى المباحث المشرقية للفخرالرازي (م ١ ـ ص ٣٣٠ ـ ط حيدرآباد هند).

ص ۶۹ ـ س ۳۱، قولسه: «ولى فيه نظر...» وذلك لأنّ المعلوم مالم يتّصف بالتجريد عـنالمـادة لايكـون معلومـاً لأن المعلوم بالذات هوالصورة الحـاصلة لدىالعالم. وقولـه: «منحصـرة فىاقسـام المعادلـة» أقسـام المعادلـة هىالمساواة والموازاة والمطابقة والمماسّة والمحاذاة. وقوله: هو مصدرها منالقوة...» سواء كانت فاعلة أومنفعلة.

ص ٧٠ ـ س ٢٠ قولد: «وفى النصبة» أى الوضع الأنهامنه؛ والعبارة فى شمر ح القوشمجى عملى المتجريد هكذا: «والوضع كالأشد انتصاباً» حيث وضع الوضع مكان النصبة.

ص ٧٠ ـ س ٣، قولسه: «فصل في أن المضاف...» أى المضاف بما هو مضاف أى المضاف الحقيقي. والمصنف ناظر الى المباحث المشرقية المفرالرازى (ج ١ ـ ص ۴۴٧ ـ ط حديدرآباد هند)، وعنوان الفصل في المباحث هكذا: «الفصل الثامن في أنّ الإضافة هل القضاد أملا؟

ص ٧٠ ـ س ١۴. قولـــه: «يعرض لــه مايعرض لمقولته» أى لمعروضه. أى يعرضه أحـــوال معروضه، ونحو هذاالقول مايأتى فىأول الفصل الآتى حيث يقول والأول مضاف بسيط والتانى مقولته فلاتنفل.

ص ٧٠ ـ س ٢١، قولسه: «فصيل في الكلّى والجزئي...» ناظر الى المباحث المشرقية للفخرالرازي (ج ١ ـ ص ٣٣٨ ـ ط حيدرآباد هند).

ص ۷۰ سس ۲۷، قولمه: «والأولى مضاف» والأول هو بجردالوصف مضاف بسيط. والـثانى مقولـته أى مقولـة المضاف البسيط، والمقولة هذه معروض المضاف كماصرّح به آنفاً، وقديراد به معروضه وقد تقدّم قولنا فىذلك فىآخر الفصل السابق.

ص ٧٠-س ٣٠، قوله: «بالقياس إليها» أى بالقياس إلى المفهومات الخمسة، وصار كالجنس الطبيعي، وكل من الخمسة نوعاً له وإن لم يكن كل من الخمسة بالقياس الى أغراد طبيعة موضوعه كذلك، وقوله: «فالنوع بهذاالمعنى الخ، مراده أن النوع بالمعنى المنطقى غيرمندرج تحت الجنس بالمعنى المنطقى لأن الجنس والنوع بهذاالمعنى من انواع الكلى بما هنو كلى و أقسامه وقسيم الشيء لا يصير قسماً له أى النوع الذى هو قسيم للجنس من حيث اندراجهما تحت الكلى لا يصير قسماً للجنس بل النوع الذى هوقسم للجنس هو النوع الطبيعى والعقلى فتديّر. وقوله: «ماعنى به كلمة ما نافية ص ٧٠ ـ س ٣٣، قوله: «أو تدخل في ماهيته ...» ضمير ماهيته راجع الى النوع ص ٧٠ ـ س ٣٣. قوله: «أو تدخل في ماهيته ...» ضمير ماهيته راجع الى النوع

الطبيعي، وضمير كانت راجعة الى ماهيّته، وطبيعيّة مرفوعة فاعللفعل تدخل و جنسية صفة لـها.

ص ٧١ ــ س ١، قولـــه: «وحمــل الجمـنس علــيه...» كمــافى قولنا الكلّـى إما جنس أوفصــل. وقولـــه: «حمــل مقــوم جنســى على متقوّم به» لأن الجنس هوالكلّـى المقول علـم المختلفين بالحقيقة.

ص ٧١ ــ س ٢٠. قولـــه: «وقد يراد كون الطبيعة...» وهذا هوالكلَّى بالاشتراك الذي يقولــه الحكماء.

ص ٧١ ـ س ٨، قولسه: «ومن جملة أقسام المضاف...» هذه الوجوه منقولة من ٧١ ـ ص ٧١ ـ من طحيدر آباد هند)؛ وقد ذكر من المباحث المشرقية للفخر الرازى وجهاً سابعاً أيضاً حيث قال بعدالوجوه السنة المذكورة فى الكتاب: السابع أن الكلّ لابدّ له من حضور أجزائه معاً والكلّى لا يحتاج الى حضور جزئياته جميعاً.

س ٧١ ـ س ١٣، قولـــه: «ومــن جملة أقسام الإضافات...» هذه الجملة خلاصة ما أفــاده الشــيخ الرئيس فى الفصل الثالث من المقالة الرابعة من الفنّ الثالث عشر من إلــهيّات الشفاء (ط ١ من الرحلي ــ ج ٢ ــ ص ۴٧٩) و ص ١٩٢ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

قوله: «فـتارة يقـال للصدد آئه تام...» النام من العدد عرف فى الكتب الحسابية بمعنى آخر، وهو كما فى اوّل خلاصة الحساب للعلامة الشيخ البهائى ــ قدّس سرّه -ـ : ان العدد المنطق إن ساوى اجزائه فتام أوزاد عليها فناقص، أو تقص عنها فزائد؛ والأول كالسنّة فيان ّلها نصفاً وثلمثاً وسدساً  $(\frac{1}{2}, \frac{1}{2}, \frac{1}{2})$  و هى أجزاء السنّة ومجموعها يساويها. والنائى كالثمانية فيان ّلهانصفاً وربعاً وثماناً  $(\frac{1}{2}, \frac{1}{2}, \frac{1}{2})$  و مجموعها سبعة. والثالث كالإتنى عشر فإن لها نصفاً وهو ٤، و ربعاً و هو ٢، و ثلثاً و هو ٤، و سدساً و هو ٢. وجهرعها سنة عشر زائد على العدد كما أدالتانى كان ناقصاً عنه.

ص ٧١ ــ س ١٩، قولسه: «إلالعددين» أى إلالعددين معاً كالخمسة والعشرة مثلاً. وقوله: «ثم لايكون للكثير حدّ توقف عليه» وذلك لأن الأعداد لانهاية لمها. ص ٧١ ـ س ٢٩، قولسه: «وكذلك حال نفوس الأنبياء عليهم السلام...» و معلّمهم من نطق به القرآن الفرقان «علّمه شديد القوى. ومن هذه الدقيقة في بيان حال نفوسهم يصلم سر ماجساء في الجوامع الروائية من أنهم عليهم السلام إذا شاء وا أن يعلموا علموا فتبصّر. وراجع في ذلك الباب السادس والأربعين من كتاب المجمّة من اصول الكافى لمتقة الاسلام ابي جعفر محمد بين يعقوب الكليفي \_قدس سرّه \_ (ج ١ \_ ص ٢٠١ بتصحيحنا و اعرابنا).

ص ٧١ - س ٣٥، قوله: «قلمت ذلك معنى غامض...» وذلك المعنى الغامض أن التوحيد صمدى ولايكن اخراج ذرة من التوحيد الصمدى وإلاّزم الشرك فافهم؛ و لنا في هذا المطلب الأرفع الأسنى لطائف واشارات في رسائلنا كالرسالة الموسومة بأنه الحق، والأخرى الموسومة بد «وحدت از ديدگاه عارف و حكيم».

ص ٧٧ ــ س ٢٠ . قولــه: «ثم المصورة» أى المصورة من الأرض وهى أوسع من الاقلم المتعدد عند الأنها شاملة لجمسيع الأقالميم السبعة. قولــه: «مــن صفة قائمة بالمتمكّن» كالاستقرار.

ص ٧٧ ــ س ٢۶، قولـــه: «يـتوقف حصــولـها» أى يـتوقف حصــول تلك الصفة فىالمتمكّن علىحصولــه فىذلك المكان المعيّن.

ص ٧٣ ـ س ٤، قولسه: «في أصراسه...» أى في حدالسه تعلَق ما بالزمان. قوله: «وأمر متى...» أى و شأن متى العام والخاص الخ.

ص ٧٣ ــ س ١٠، قولـه: «هكذا قيل...» القائل هوالفخر الرازى فى المباحث المشرقية (ج ١ ــ طـ حيدرآباد هند ــ ص ۴۵۴).

ص ٧٣ ـ س ٢٣. قدله: «ولكن الذى ذكروا فيه» أى ذكروا فى الوضع. قوله: «اتصالاً ثابتاً» هذا القيد أعنى ثابتاً لإخراج الزمان. وقوله: «لا يخلوعن خلط» أى لا يخلو عن خلط بين الأين بالفعل وبالقوء فان هذا الاين لوكان أيناً حقيقياً فعلياً لم يبق فرق بين الوضع بهذا المعنى الذى هو من فصل الكم والذى هو نفس المقولة، وإن لم يكن ايناً حقيقياً فلامعنى لكونها قابلة للإشارة. قوله: «فإن الأجزاء» أى أجزاء الكم ليس لـهــا ايــن بــالفعل الخ. و قولـــه: «فــو فرق بينهما» اى بين الوضع الذى فىالكم و وضع المقولــة. قولـــه: «فيــلحق الوضــع الجـــم كيفماكان بتوسط المقدار» فيكون وضع المقولة أيضاً فىالمقدار بالذات فلايجوز الفرق بينهما بهذاالاعتبار.

من ٧٩ ـ س ٧٤، قولسه: «فالتعبير عنهما بأن يفعل دون الفعل ...» قال الشيخ الرئيس \_ ٧٤ ـ س ٧٤، قولسه الفصل السادس من المقالة السادسة من الفن التانى من الجملة الأولى من منطق الشفاء في البحث عن مقولتي أن يفعل وأن ينفعل وأو ينفعل واعلم أنه أنّا قبيل أن ينفعل وأن يفعل ولم يقل انفعال وضل فلأن الانفعال قديقال ايضاً للحاصل الذي انقطعت الحسركة البيه فائمه يقال إن في هذا الثوب احتراقاً إذا كان النسىء بعد في الحركة، وكذلك القطع الذي هو الفعل قديقال عند استكماله، وقسد يقال حين ما يقطع؛ وأما لفظة أنه ينفعل وأنه يفعل فمخصوص بالحالة الني فيها التوجة إلى الفاية، انتهى ما أفاد.

فسا أفسادالشيخ ــره ــفهو وجه آخر فىالتعبير المذكور. ثم بما نقلنا عن الشيخ تدرى أن المصـنَف ــقـدَم ــفىكلامــه؛ وأما الحالة التى تقع للفاعل المتجدّد عند انقطاع تحريكه الخ ناظر الى قول الشيخ فىالشفاء فتدبّر.

ص ٧٥ ـ س ١، قولسه: «فانهما ليسا...» أى الاشتداد والتنقّص ليسا بالقياس الى السواد نفسه الم.

ص ٧٥ ـ س ۴، قوله: «ولا غيرذلك» اى ولاغيرذلك من المقولات.

ص ۷۵ ــ س ۸ ، قولـــه: «قال صاحبالمباحث...» اى قال الفخرالرازى فىالمباحث المشرقية (ط حيدرآباد ــج ۱ ــص ۴۵۶).

ص ۷۶ ــس ۱۰، قولـــه: «فصــل فتحقــيق ماهـــتهما...» اى في تحقــيق ماهـــية الجوهروالعرض، والمصنف ناظر فى المقام الى المباحث المشرقية للفخرالرازى (ج ١ ــص ١٣٤ ــط حيدرآباد هند).

ص ٧٧ ـ س ١٥، قولسه: «فِلمستعرض عسنه ونشتغل بالموجود بالذات...» ناظر الى الفصل الأول من/لمقالة التانية من/لهيّات الشفاء (ص ٧١ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه)

فقــال الشــيخ: والأمــور التي بالعرض لاتحدً؛ وفسّره الملاّ اولياءالله بقولــه: اى لاتنحصر إذليست داخلة تحت مقولة حتى تحدّ بهذا الاعتبار ولاضابطة تجمعها وتحصرها.

ص ٧٤ ــ س ٢٠، قولمه: هوقمد اشكل على القموم...» قمال المصنف في تعليقا ته عملى الشمفاء (ط ١ مس الرحملي ــ ص ٣٣): واعملم أن هيهمنا إشكالاً وهو أن قولنا الموجود في شيء وقع على اشياء كثيرة الح فراجع.

ص ٧٤ ـ س ٢٧، قولــه: «وإلا الصدقت» اى وإلا الصدقت لفظة فى على معنى مع و من و عـلى وغيرها من المعانى الحرفية، ولصدقت تلك اللفظة أعنى لفظة فى على الأبوة والبنوء وغيرهما. وقوله: «وتخصيص الاضافة...» بأن يقال معنى فى الاضافة الغير المستقلة بالمفهومية ليخرج مثل الأبوة. وقوله: «وتخرج الأغيار» كمعنى مع ومن وعلى وغيرها.

ص ٧٧ ـ س 6، قولمه: «إما طرداً أوعكساً» أى إما منعاً أوجعاً. وقولمه: «الحمل بالمواطاة» كقولك الفلك مكوكب. وقولمه: «الحمل بالاشتقاق» كقولك الفلك مكوكب. وقولمه: «وربما تكلف بعضهم بأن المراد غيرالاشتقاق الجعلى» الاشتقاق الجعلى هوأن يؤخذالكلمة أية كلمة كانت وتصاغ في قوالب المشتقات كأن تقول: الفلك مكوكباً مشتقاً من الكوكب؛ وتقول: هذاالشيء متبلور مشتقاً من البلور، ونحوهما من المشتقات الجعلية غيراالواردة في فصيح الكلام. وقوله: «غيرالاشتقاق الجعلى» وذلك ليخرج المكوكب وامثاله. وقوله: «باحوال الجردات» كالعلم في النفس.

ص ٧٧ سس ١٦، قولسه: «بسل المنقض وارد...» فنفسها عن الحنارج لاينفي النقض. وقولسه: «وقد ذكرنا في شرح السهداية الاثيرية...» ذكره في البحث عن الجوهر والعرض ــص ٢٥٨ ــ من الطبع الأول الحجرى.

ص ٧٧ ـ س ٢٢، قولـ د: «فالحل إما أن يكون...» راجع تعليقاته على إلهيات الشفاء ص ۴۶ ـ من الطبع الأول الحجرى.

ص ٧٨ ـ س ١٦. قولــه: هوذلك لماسيظهر من تضاعيف...» تعليل تقولـه: والأجود في هــذاالتقسيم الخ. ثم إنه يستظهر من تعبيره هذا و مثلـه في مواضع أخرى من هذاالجملد

إنه قدتس سره ألف هداالمجلد في الجواهر والأعراض قبل ما تقدّم منه؛ وقدم في آخر الفصل السابع من المرحلة العاشرة في المحادالعاقل بمقوله \_ ص ٢٧٩ \_ ط ١ من الرحلي، أن وزان النفس مع مدركاته وزان الهيولي مع صورتها، وهذا القول التقيل كان مما اعتمد عليه الاسكندر الأفروديسمي في الاتحداد المذكور كسائساراليه المستألمه السبزواري في تعليقاته على المقام المذكور في الأسفار، وقد صرّح بذلك القول صدر المتألمهين هناك حيث قال: فكما ليست المادة شيئاً من الأشياء المهيّنة بالفعل إلا بالصور الح فراجع. ولقد جمعنا الآراء في الاتحداد والأدلمة التي وجدناها في صحف الحكماء الإلهيّين في كتابنا الفارسي المعمول في ذلك المطبوع غير مرة المسمى به «دروس اتحاد عاقل بمقول».

ص ٧٨ ــ س ١٣، قولسه: «فصل فى تعريف العرض...» ينبغى أولاً التوجم الى معنى المجوهـ و المستقد بيحث المجوهـ و العسقد جداً؛ والمصنف بيحث هيهـنا عـن تعريف العرض على الاصطلاح التانى دون الأول؛ والفصل الرابع من مدخل شـرح العلامـة القيصـرى على فصوص الحكم فى الجوهر والعرض على الاصطلاح الأول (ج ١ ــ ص ٩٥ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ٧٩ ــ س ٢، قولــه: «بالقيد الأول» أي فيشيء.

ص ٧٩\_س ۶، قولـه: «بالقيدالثانى» أي غيرمتقوم.

ص ٧٩ ـ س ١٠، قولمه: هوالعجب أنّ الشيخ الرئيس...» ذهب اليه الشيخ في الفصل الأول من المقالة الثانية من المهيات الشفاء (ط ١ من الرحلي الحجري ـ ج ٢ ـ ص ٧٧. 
٣٠٣ بتصحيحنا و تعليقاتنا علميه) فقال: وأما أنه هل يكون عرض في عرض فليس 
بستنكر فان السرعة في الحركة والاستقامة في الخط والشكل المسطّح في البسيط، وأيضاً 
فإنّ الأعراض تتسب إلى الوحدة والكثرة، وهذه كما سنين لك كلمها أعراض

والعرض وإنكان فيعسرض فهمنا جميعاً معاً فيموضوع والموضوع بالحقيقة هوالذي يقيمهما جميعاً. وهو قائم بنفسه.

ص ٧٩ ـس ١٣، قولسه: «فعسلي هسذا لاشسك أن الحركة...» كلام المحقق الطوسي فى شرحه على الفصل السبايع من النبط الثاني من الإشارات رداً على طائفة من المستأخرين كالشسيخ ابي الـبركات البغدادي فيالمعتبر (ج ٢ ـ ط ١ ـ ص ٤٣) و غيره: الحركة بنفسها لايمكن أن تستدعى زماناً الخ فراجع.

ص ٧٩ ــ س ١٧، قولسه: «وهذه كماسنبين لك كلمها أعراض» و هذه أي الوحدة والكثرة كمادريت آنفاً منعبارة الشيخ فيالشفاء.

ص ٧٩ ـ س ٢٠، قولـــه: «و ربمها فسسر بعضهم المتقوم بنفسه...» أي المتقوم بنفسه المذكــور فيالــتعريف الثاني. قولــه: «وقد ذهل أن المعنى الجازي...» فان المتقوم لابما يحلُّ فسيه مسنلسوازم المستقوم بنفسه وذكر الملزوم بارادة اللازم مجاز وهو مهجور فيالتعريفات الحقيقيّة كماأفاده المصنّف قدّس سرّه. قوله: «وأما قولنا لاكجزء» أي فيالتعريف الأول.

ص ٧٩ ـ س ٢٣، قولـه: «الاّ في محلِّ» التنوين للتنكير اي في محلَّ مَّا.

ص ٧٩ ـ س ٧۶، قولمه: «لأمر خمارج عمن فاته...» كامتمناع الخرق والالتيام في الفلك على القول بالفلك الجسم.

ص ٧٩ ـ س ٣١، قوله: «لاستحالة كون الحدد ذامكان» بناءً على كون المكان هوالسطح. قولمه: «وتبديل لفظالمكان بالحيّز لايفيد» وذلك لأن الحيّز أعمّ منالمكان.

ص ٨٠ــس ٥، قولسه: «وذلـك لأن نفــي...» تعلميل لقولــه لايستدعي أي عدم الاستدعاء لأن نفيالحركة الخ.

ص ۸۰ ــ س ۸، قولــــه: «والــــتانى...» أى الــــثانى مـــن.وجهـــى الجواب أن الترديد غيرحاصر الخ.

ص ٨٠ـ س ١۴، قولـه: «وذلك لأن نوعها...» تعليل لقولـه بخلاف تلك الأجرام. ص ٨٠ــس ١٩. قولـــه: «لايصــلح أن يكــون رسمــأ للحالّــية» لانتقاضــه طردأ ص ٨٠ ـ س ٢٠، قول ـ ه : «سواءكان المراد بالنعت ما يحمل على الشيء مواطاة ... » قال المقتق الطوسي في شرحه على أوائسل منطق الإشارات (ص ١٣ ـ من الرحلي المطبوع على المجر): «حمل هو هو يسمى بحمل المواطاة : ونوع آخر من الحمل يسمى حمل الاشتقاق وهدو حمل ذوهدو كحمل البياض على الجسم، والمحمول بذلك الممل لا يحمل على المجسم، والمحمول بذلك الممل أو يستق منه اسم كالأبيض فيحمل بالمواطاة عليه كما يقال الجسم ابيض». وهذا التحقيق قد قلنا ملقصاً فراجع الشرح المذكور.

ص ٨١ ـ س ١، قولسه: «حملاً عرضيا متمارفاً» أى حملاً شائماً صناعياً. وقولـه: «لامنافاة بين كون الشىء...» أى لامنافاة بين كونالشىء مفهوم الجوهر بحسب الحمل الأولى، وفرداً للعرض بحسب الحمل الشائع الصناعى.

ص ٨١ ـ س ٩، قولـــه: «لكمن المسراد هيهــنا» أى لكــن المــراد فىتعريف الجوهر هــوالمصــفى المركّــب. وقولـــه: «فى تعريف الأمرالذى...» ذلك الأمر هوالجوهر. وقولــه: «والوجود بالمعنى البسيط» أى حقيقة الوجود فىمقابل مفهومه.

ُ ص ٨١ ـ س ١٢، قولمه: «والذي فىالذهن...» أى مفهومالوجود.

ص ٨١ ـ س ٢١، قولسه: «وأما الفناء والمنوت العنام للجمسيم...» اى للجمسيم من السماء والأرض ومن فيهما. وإن شئت فراجع فىذلك المرصد الأسنى الباب الحادى و المثلاثين من المجلد التالت عشر من الوافى فىذكر الموت (الطبع الرحلى ـ ج ١٣ ـ ص ٢٨)، وسيأتى فى الفصل السادس عشر من الباب الحادى عشر من نفس هذا الكتاب فإن ما في الوافى خلاصة مافى هذا الكتاب، وإن شئت فراجع المين الثانية والحسمين من كتابنا «سرح العيون فى شرح عيون مسائل النفس».

ص ٨١ ــ س ٢٩، قولسه: «حمّـل معنى الجوهـر عــلى ماتحـته...» أى على ماتحته مزانواعه وأقسامه الأوكية مزالعقل والنفس والجسم والنهيولى والصورة.

ص ٨١ ـ س ٣١، قولسه: «بحجـج ضعيفة مختلّة» لما سيأتي من قولـه في ذلك: وأما بسيان الخلـل في هذه الوجوه الخ. قولـه: «والمركب من الخارج...» أي خارج عن الماهيّات

لامقوم لهابل عرض.

ص ٨١ ــ س ٣٥. قولـــه: هورابستها أنــه يتفاوت صدقه...» فيلزم أن يكون مقولاً على ماتحته بالتشكيك مع أن التشكيك فيالذاتيات لايجوز.

ص ٨٢ ـ س ٢، قول ـ المستها أن كلّيات الأجسام ... العبارة في النسخ المطبوعة من ١٨ ـ س ٢٠ قول ـ المشرقية عندنا المطبوعة من المباحث المشرقية، وكنا في نسخة مخطوطة من المباحث المشرقية عندنا هي هكذا: «الخامس كلّيات الأجسام غير متساوية لجزئياتها في الماهية ... » يزيادة كلمه غير؛ فلوكانت الجوهرية مقوّمة لها أي لكليات الأجسام لكانت كليات الأجسام مساوية لجزئياتها في الجوهرية.

ص ٨٧ ـ س ٩، قوله: «وبين مامن شأنه...» كلمة ما إشارة الىالماهية. ص ٨٧ ـ س ٨، قوله: «أن التقدم والتأخر في شيء...» كالوجود مثلاً.

ص ٨٢ـــس ٢٢، قولــه: «لاالشائع الصناعى» بأن يكون الكلَّى فرداً اللجوهر.

ص ۸۲ ـ س ۲۴، قولـــه: «كماســبق» سبق فىالفصل الثالث من المنهج الثالث (ج ۱ من هذاالطبع ــ ص ۴۶۵).

ص ٨٢ ـ س ٣٢. قولسه: هوهما أخذ الماهية كلية ومعقولة تارة... ومعقولة اى مدركة. والتحقيق عندالمصنف أن الكلّى يطلق باشتراك الاسم على عدة معانى وقد مضى فيأوائل الفصل المعنون في الكلّى والجزئي (الفصل العاشر من المقالة الأولى من الفنّ الثالث من هذا الجلّد في الجواهر والاعراض قوله: وهذه المعانى الكليّة اكثر تما قال أهل المسيزان من أنها ثلاثه، والكلي الطبيعي الذي يقول به المصنف غير ماذكر في الكتب الميزانية بل أوسع منه و كأنه مقسم لذاك فتبصر.

ص AT س 37 قولسه: «فصل الجوهر جوهر...» من باب اتحاده معالنوع وسريان حكم احد المتعدّين معالاً خر.

ص ٨٩ ـ س ٧، قولـ م: «الذي يقوّمه» أي يقوّمالفصل فيذلك النوع.

ص ۸۴ ـ س ۱۷، قولسه: «بسل عملى نحمو عمروض الماهمية...» فان العروض هنا بحسسب تحلميل العمل. وقولسه: «مع أنه مصرّح به» أى كون الجنس عرضياً للفصول. وقولـه: «في ابطال الشق الثاني» وهوكون الفصول أعراضاً.

ص ۸۴ ــ س ۲۲، قولسه: همــنالوجــوه الــتى اعــتقدها» اى اعتقدها الفخرالرازى فىالمباحث المشرقية.

ص ٨٥ ـ س ٨، قولسه: «وتمايجب أن يعلم...» يعنى أن النفس جسمانية الحدوث و روحانية البقاء.

ص ۸۵ ــ س ۱۲، قولسه: «ولايتيسّرلهم تجريدالنظر...» وذلك لأنَّ من عرف نفسه عرف ريّد فافهم.

ص ۸۵ ـ س ۱۳، قولـــه: «إن لكـلّ ماهية جوهرية...» العبارة خارجة عن سياق الأدب لأن «ان» لـيس لـها اسم فيالعبارة، وعبارة الفخرالرازى عارية عن هذهالـهزازة حيـث قــال فيالمباحـت المشرقية (ج ١ ــط حيدرآباد هند ــص ۱۳۴): التالث أنا إذا قلنا للجسم انه جوهر فها هنا أمور ثلاثة الخ.

ص ۸۶ ـ س ۲۲، قولمه: هوثانيها أن لايكون كذلك» بل يكون مباثناًل. م.

ص ٨٤ ـ س ٢٥، قولسه: «أمنا الحيوان المطلق المناخوذ جنساً» أى اللابشرط. وقولسه: «من تضاوت وقولسه: «من تضاوت الاصطلاحين في السجريد» أى تجريد الماهية وأخذها بشرط لا. وقولمه: «وأما الناطق مطلقا» أى اللابشرط. وقولمه: «وأما المأخوذ بحرداً» أى بشرط لا. وقولمه: «إمالعدم وجسوده...» اى إمىالعدم وجسوده المناخوذ بحرداً على أحد الاصطلاحين فى بشرط لا. وقولمه: «أمالكونه صورة لافصلاً» أى على الاصطلاح الآخر.

ص ۸۷ ــ س ۱۳ قولـه: «بحسب هذه المانى...» اى الوجود والاستغناء والشرف.

ص ۸۷ ــ س ۱۳، قولـــه: هاعنى المشتقات...» كالناطق، فهى جواهر لكونها محمولة عــلىالجوهــر حمــل على أى حمل الكلّى علىالفرد. وقولــه: «وايضاً لوكان حمل الشىء علىالجوهر...» كماقيل فىالفصول المنطقيّة.

ص ٨٩ ـ س ٩، قولـــه: «وقد خرقوا الاجماع المركّب...» لأنهم أخذواتفي التشكيك

فخـرقــوا إجــاع الإشــراقيين لأن التشكيك مجمع عليه لــهم؛ وأخذوا اعتبارية الوجود فخرقوا إجماع المشائين لأن أصالة الوجود مجمع عليه بينهم.

ص ۸۹ ــ س ۱۲. قولسه: «غــير جوهــرية كل منهما بالمدد» لأنها حينتذعين كل مــنهما. وقولسه: «عــلى مــااخـــتاره» اى عــلى مااختاره من أن جعل المادَّة غيرجعل الصورة. و قولــه: همنالمعنى الجنسى» أى الجوهرى.

ص ٨٩ ـ س ٢٧، قوله: «وقد علمت تخالف الاصطلاحين...» قدمضى البحث عن ذلك في أواخر الفصل السادس من المرحلة الخامسة.

ص ۹۰ ـس ۵ . قولـــه: «بحــت و تحقــيق....» راجعالشواهد الربوبيّة ص ۱۰۲. و ص ۱۱۰ مزالطبع الأول الحجرى.

ص ٩٠ ـ س ٧٠. قولـه: «وقد علمت أن المقدار التعليمي...» قدعلمت في الفن الأول من هذا القسم من الكتاب في البحث عن الكم.

ص ۹۰ ـ س ۲۴ قولـــه: «تنبــیه و تمّــا ینبّه علیهذاالطلب...» وإن شئت فراجع کتاب اسرار الآیات للمصنف (ط ۱ منالرحلی ـــص ۵۴) فانه مفید فیالمقام جداً.

ص ٩١ ـ س ۶ ، قولمه: «حيث تضول إنه يلزم...» حاصل ماذكره أن الموضوع لايكون هوالماهية حتى يلزم الانقلاب بل الموضوع هوالوجود وهو ذومراتب، نعم لوكان الموضوع هوالماهية أولم يكن الوجود ذامراتب بل كان لمه مرتبة معيّنة وكان كل موجود مباثناً لوجود آخر للزم الإنقلاب.

ص ٩١ ـ س ٩. قولَسه: «قدائلون بأن مراتب الأشد والأضعف انواع مختلفة...» مع أن تحقيق الأنواع المختلفة بوجود واحد غيرجائز. لكن لما كانت تلك الماهيات موجودة بوجود واحد ممتد غيرقارذى مراتب فلاتلزم مفسدة، فكذلك فيما نحن فيه من الحركة في الجوهر لاتلزم مفسدة فالماهية لاتكون ذات عرض لأن الأشد و الأضعف منها انواع مختلفة والوجود ذوعرض لأنه من اول الحركة الى آخرها موجود واحد والاً يلزم اكوان غيرمتناهية آنية وهو محال.

ص ٩١ ـ س ١٠، قولسه: «وإلاّلزم تركّب الحسركة...» لأنه لوتمايز بالفعل لوقع

فىالــزمان والــزمان قابل للاتقسام الغير المتناهى ـــوازم أن يكون محصوراً بينالحـاصرين أيضاً.

سم ٩١ ـ س ١٣، قولسه: «ومن خواص الجوهر كونه مقصوداً بالإنسارة...» المقصود بالإنسارة...» المقصود بالإنسارة الحسية المتحيّز بالذات وهوالجوهر لاالعرض الأبالعرض. والمقصود بالإنسارة العقلميّة هوالنور القائم بذاته الجمرّد من الذوات النوريّة. قال الفخرالرازى في المباحث المشرقيّة (طحيدرآباد هند سج ١ ـ ص ١٣٩): قيل الإشارة دلالة حسيّة اوعقليّة، وهو قريب كما نقله المصنّف في الكتاب فراجع.

ص ۹۲ ــ س ۲۵، قولسه: «فصل في استحالة أن يكون...» ناظر الى المباحـــث المشرقيّة للفخرالرازي (ط حيدرآباد هند ــ ج ١ ــ ص ١۶١).

ص ٩٣ سُس ٩. قولـــه: «وان أريدبهـــا الكيفــيّة المحسوســـة...» وذلــك لمادريــت في مبحــت اتحاد العاقل والمعقول من أن الإدراك مطلقا متحقّق في صقع النفس باتحادها مع مدركها فتبصرً.

ص ۹۳ ــ س ۲۷، قولسه: «وقــال لــهم أن يحتجّوا...» ناظر الى المباحث المشرقية للفخرالرازى (ج ۱ ــ ص ۱۶۲ ــ ط حيدرآباد هند).

ص ٩۴ ــ س ٥. قولسه: «كمــاســتقف عليه» وهو أن الــهيولى مفتقرة الى الصورة فَحَقَقها الحارجي، وهي محتاجة اليها في تشخصها المادّي.

ص ٩۴ ــ س ١٩. قولسه: «فالمطلب الأول فيأحكما الجواهـر...» قدمضى وجه تقـدّمالبحـت عـن الأعراض عنالبحت عنالجواهر التي هى المطالب فيأول هذا الجملّد: «ان الترتيب الطبيعى وان استدعى تقـديم مباحـث الجواهر و أقسامها علىمباحث الأعراض واقسامها لكن أخركا البحث عنالجواهر لوجهين...»

ص ٩۴ ــ س ١١، قولسه: «في تجوهسر الأجسسام...» فياول شسرح النمط الأول من الإشسارات لسلمحقق الطوسسي نقلاً من الفخرالرازي أن الجموهر يطلق على الموجود لا في موضوع. و على حقيقة الشيء وذاته. والتجوهر بالمعنى الأول صيرورة الشيء جوهراً. وبسالمعنى السنانى تحقّق حقيقته، فالمراد بتجوهر الأجسام ليس هوالأول لأنها ليست مما

لايكسون جواهر فيصير جواهر بل هوائنانى فان المطلوب تحقق حقيقتها أهى مركّبة من أجسراء لاتستجزّى ام مسن المسادّة والصسورة السهى. وفى أواخر القبس الثانى من القبسات للميرداماد فى الفرق بين التجوهر والجوهرية ـ ط ١ من الحجرى ـ ص ٣٧.

ص ٩٣ ــ س ١٧، قولسه: «انك لما علمت في اوائل هذاالسفر...» أى في الفصل الثالث من المقالة الأولى من القسم الرابع فراجع.

ص ٩٣ ــ س ١٧، قولـــه: «وكل علَّة فهى فيرتبةالوجود اشرف...» و سيأتى تحقيق ذلك في البحث عن لمكان الاشرف والأخس في أواخر الإلـهيات من هذاالكتاب.

ص ۹۴ سس ۲۲. قولسه: «فسان كـل بعـض مفروض منه...» فظاهر، يفقد باطنه. وباطــنه يغيبب عن ظاهره هذا بحسب المكان؛ و أولــه يفوت آخره و آخره يعدم أولــه هذا بحسب الزمان.

ص ٩٣ ــ س ٢٥. قولـــه: «لابدّ من وجودها...» وذلك لأنه لابد أن تكون قوة حتّى يكون قابلاً للإيجادات لثلاّيلزم انقطاع الفيض وإمـــاك وقوعه لعدم قابل يقبلــه.

ص ٩٤ ـ س ٣٣، قولسه: «وقند يطاوق بالاشتراك...» اى وقند يطلق بالاشتراك اللفظى على الجسم التعليمي.

ص ٩٥ ـ س ٥، قولـ ه: «امور نسبية» اى أمور اعتبارية لاتحقق لمها في الخارج.

ص ٩٥ ـ س ٨ ، قولسه: «هما هـ دُهالقابلية...» اى الحاصران هما قابلية الأبعاد الحلّ.

ص ٩٥ ــ س ١٩، قولـــه: «وأمـا عنالثانى فقد ذكر العلاّمة الطوسى...» راجع اول شــرح العلاَّمة العلوسى ــ قدّسسرة ــ علــىالنــط الأول مــن اشـــارات الشبــخ الرئيس ــرضوانالله عليه ــ .

ص ٩٥ ـــم ١٥، قولسه: «بالاعتبار الأول» أى بشسرط لا. وقولسه: «بالاعتبار الثانى» أى لابشرط. قولسه: «فالفرق بالوجود والعدم» اى يوجود الحمل وعدم الحسل.

ص ٩٥ ـس ٢٣، قولسه: «فان الجسمية قدتنفك عنها...» أى الجسمية قدتنفك عن هـذهالمسانى في مطلسة عن الخط مطلقا أى

المستقيم والمستحق فضى الوجسود الخسارجي كالجسسم المضرّس والذهني جميعاً. وأما عنالسطح المستوى فكذلك أي ذهناً و خارجاً.

ص ۱۵ - س ۲۴، قولسه: هوأمها عن المستدير منهما...» أى المستدير من الخط والسطح المستقيمين وقولسه: هوأمها عن الجميع...» أى وأمها عن الخيط والسطح المستقيمين والمستديرين فذلك الخروان ششت فراجع ص ۴۰۵ ـ ج ۲ من المهات الشفاء ط ۱ من الرحلي.

ص ٩٤ ــ س ٢، قولـــه: «والمقــدر خلافه» أى المفروض وهو صحة فرض الأبعاد في الجـــم خلاف فرض المستحيل.

ص ٩٤ ـ س ١٩. قولـــد: «فــالطول يطلــق تــارة...» ناظــر الىالمباحــث المشرقية للفخــرالرازى (ط حيدرآباد هند ـ ج ١ ـ ص ١٨٤). و ان شنت فراجع إلهيّات الشفاء للشيخ الرئيس ــط ١ من الرحلى ـ ج ٢ ص ٢٠٥.

ص ۹۶ ــ س ۲۴، قولـــه: «حــتى أنبه يســمى الـــأخوذ عكسه سمكاً» كأن يؤخذ ابتدائه من تحت.

ص ٩۶ ــ س ٢٨، قولـــه: «بينالسماء والارض أوفىجوف الحدّد...» حتى لايكون الهدّد للجهات جسماً.

ص **٩٧ ــ س ٧،** قولــه: «ليس واجباً فيالجسم...» أي بالفعل.

ص ٩٧ ــ س ١٢، قولـــه: «عــلى الامكان المقارن للمدم» اى القوة والاستمداد. أى الإمكان الاستعدادي.

ص ٩٧ ـ س ١٧، قوله: «بالصفة المذكورة» أي التقاطع القاتمي.

ص ٩٧ ــس ٢٩، قولسه: «وهو الإمكان الوقوعى» الامكان الوقوعى هو مالايلزم مسن فسرض وقوعسه محسال: وقسال الفاضسل اللاهجسى: لاضروره فى حمل الإمكان على الوقوعى ليحتاج إلى قيد زائد مع كون المتبادر هوالذاتى.

ص ٩٨ ـ س ١٠. قولـــه: «وأسا ثانياً فلأن الوهم...» ليس الوهم بالمعنى المصطلح الشــائع فىكتــب الفن بلاالوهم يمعنى الخيال لاالقوة المتخيلة بل الصورة المتخيلة علىهيئة المفعول. وقولمه: «فرض الأبعاد البثلاثة كذلك...» اى متقاطعة على الزوايا القوائم. وقولمه: «وأما ثالثاً فلأن الصحة أه ميعنى أن هذه الأمور العدميّة ينبغى أن يؤتى بها معرقات في مالميس لمه ماهية مركبة كالبسائط، وأما الجسم فلكونه مركبة فالصواب فى تعريفه أن يؤتى بامور ثبوتية من جنسه وفصله.

ص ٩٨ ـ س ١٦، قوله: «بل لايكن لـها...» اى لايكن للهيولى في ذاتها إلا قبول لخ.

ص ۹۸ ـس ۲۰، قولـه: «وعدم صدقها على غيرها كذلك» اى عدم صدقها على غيرها بالذات.

ص ۹۸ ـ س ۳۳ قوله: «منجهة أحد جزئيه» اي منجهة السهيولي.

ص ٩٩ ــس ٢، قولـــه: «إلاّ أن قـبولـها بـنحو آخر منالوجود...» كمامرّ المرحلة العاشرة فىالبحث عن اتحاد المدرك بمدركه، فراجع.

ص ٩٩ ـ س ٢، قولسه: «كلمهما مبائنة المقيقة...» أى يكون أحدها ظلاً للآخر كالدانى للمالى، لاالتمباين بمعناه الحقيقى كماسلف فىالبحث عن المثل، والاتحاد المذكور من أن الوجود فرد فارد وكلَّ شخص لمه هويات عديدة بحسب عوالم تحقّقه وثبوته.

ص ٩٩ ـ س ۶ ، قولسه: «أما ترى أن القبر...» وزان القبر وزان الانسان، اعنى كما أن الانسان هيهسناله أفراد متشابهة وهو نوع ذوافراد، وفي الدار الآخرة جنس تحته أن الانسان هيهسناله أفراد متشابهة وهو نوع ذوافراد، وفي الدار الآخرة جنس تحته بذلك، وقد أفادالمصنف ـ قدسسرة مسراً من الأسرار المستسرة عند أهلها. ونحن بعون وإهب العطايا و معطى الهبات قد صتفنا كتاباً في اتحادالعقل والعاقل والمعقول الى في اتحداد العلم والعالم والمعلوم ـ وذيّاناه بنتائج عديدة وفوائد فريدة، كل واحدة منها معنونة بتبصرة؛ قولسه سبحانه: «كلا إن كتاب الأبرار لفي عليين وما ادراك ماعليون كتاب مرقوم يشهده المقرّون»، والحمدة، ربالعالمين.

ص ٩٩ ـ س ٣١، قولسه: «وجوهسرية المقسدار في أحدهما» أى في حكمة الإشراق؛ وقولسه: «من جوهر و عرض في الآخر» أى في التلويجات. ص ۱۰۰ ــ س ۱، قولسه: «والجوهــر مـنهما...» اى الجوهــر مــن\لمقدارين الثابت والمتغيّر. وقولــه: «والاتواع الهصلة الـهيولى» أى الهصلة من\لصور التعليميّة.

ص ١٠٠ \_ س ٥ ، قول ه: «كان ينكر الاتصال والامتداد» أى الامتداد الجوهرى. قول ١٠٠ \_ س ٥ ، قول ه: «وماذكر فى التلويحات شيئاً» كلمة مانافية. قول ه: «بل اثبت له ...» اى اثبت لما سمّاه هـيولى خواص الهيولى. وقول ه: «أعنى ما يصلح جنساً» تفسير للجسم. وقول ه: «فى أن رأيه هيهمتا» أى فى التلويحات. وقول ه: «فى أحد كتابيه» اى فى حكمة الإشراق. وقول ه: «إلا بهذا المعنى» أى الاتصال؛ «او بما يلازمه» أى المقادير.

ص ١٠٠ ـس ١٨، قول. «ومايلزمه» أي ومايلزم الانصال من المقادير التعليميّة.

ص ۱۰۰ ــ س ۲۳، قولـــه: «اذهبو بعدما حقق أمره...» كلمة ما مصدرية. وقولــه: «على راختلاف رأى الحكيمين العظيمين المقدمين» يعنى بهما افلاطون و ارسطو.

ص ۱۰۱ ــ س ۸ ، قولـــه: «وثانسيهما...» أى ثــانى معنىيالمتَّصل الحقيقي. وقولــه: «أوبعضها فقط» كالحفط والسطح.

ص ۱۰۱ ـ س ۱۲، قوله: «وأما الجسم الذي هوالكم...» راجع إلهيات الشفاء ـ ط ۱ ـ ص ۴۲۳.

ص ١٠١ ــ س ١۶، قولـــه: «وأما ماهوصفة إضافية...» أى المتَّصل بالمعنى القياسي لاالحقيقي.

ص ١٠١ ــس ١٩، قولـــه: «أومــن جهة ماهو فىمادة...» عطف علىقولــه مطلقا. وقولــه: «لمقابل المماسة» أى الانفصال.

ص ١٠١ مس ٢٣، قوله: «بل أحدهما منعوارض الوجودلمه» وهوالنهاية.

ص ١٠٢ حس ٩، قولسه: «فعيت أن المقاديس...» وكمأن الشق الثاني سقط من قلم النساخ، أو همو قماسر"، تركه لوضوحه إذعليه يلزم انقلاب ماحقيقته الانفصال الىالاتصال وهو محال.

ص ۱۰۲ ـس ۲۲، قولـه: «عرضين قارين» كالسواد والبياض، وغيرقارين كالماذيات. ص ١٠٢ .. س ٢۶، قولـــه: «بالمعنى الأول منالأولين» يعنى بالأولين معنبى المتصل الحقسيقى فىالفصل الأسبق أعنى الفصل الثانى من هذاالفن بعدالمقدّمة، وأوكسهما هوالمعنى المتصل الحقيقى الذى للجوهر الجسمى.

ص ١٠٢ -س ٢٩، قول. «بأن يقدر ويفرض...» بيان للمشابهة.

ص ١٠٢ ــ س ٣٥. قولسه: «إذالعسلم صسورة لسلمعلوم...» دلسيل لقولسه: إن ايجاد الحقسائق الإبداعييّة، والكسلام فى غايسة المستانة والسمّو والرفعة حيث جعل العلم صورة المعلوم و حقيقته فتبصّر.

ص ١٠٣ ــ س ١، قولـــه: «واقــول إذااشتدّت...» أى اقول إنّ العلم صورة للمعلوم ِ حقيقته.

ص ١٠٣ ـ س ٢، قولمه: «النازلة في هوى...» النازلة صفة لقولمه العقول الانسانية. ويمكن أن تكون صفة للجزئيّات أيضاً، وكذاالكلام في النائية فتدبّر.

ص ۱۰۳ ــ س ۳۵. قولـه: «اعلم أن للحكماء فيباب...» وقد صنّفوا كتباً و رسائل مستقلّة في الجــزء الــذى لايــتجرّى وقــد ذكــر عدّة منها العالم الجليل الشيخ آغابزرگ الطهراني ــرضوان الله عليه ــفي المجلد الخامسن من الذريعة ــط ۱ ــ ص ۱۰۳.

ص ١٠٢ - س ٣، قولسه: «حجّ تان خفيف تا المؤنة...» الحجّ تان هما اختارهما المسبدى في المهداية - ط ١، ص ١٣ - وقال المصنف في شرحه عليها: اعلم أن لأصحاب اتصال الجسم حججاً قوية على اثباته سوى ماذكره المصنف إلا أنه اختار منها حجّتين خفيفتى المؤنة الخ، فراجع.

ص ۱۰۴ ـ س ۸، قولـ ه: «كسا صورها بعض...» قبال المصنف في شرحه على هداية المسنف في شرحه على هداية المسبدي .. ط ۱ ـ ص ۱۳ ـ ؛ وقال بعض الهداية في المناز المسلم على حاشية شرح المهداية في المقام في بيان الاحتمالات ما هذا الفظه: وهمى عدم ملاقاة هذا الجزء المفروض على الملتقى بشيء منهما و ملاقاة كل أحدهما مع بعضه الخ، وراجعها وان كان الأقسام بالقياس الى ما تقلناه واضحة.

ص ١٠٣ ـ س ١١. قول»: «في نفي الجوهر الفرد مطلقاً» أي سواء كان جزءً الجسم

أم كمان مستفرداً. وقولمه: «فسلا أخف مما ذكر أولاً...» ذكر اولاً في قوله: واذا تقرر هذا فنقول الخ فراجع.

ص ۱۰۹ ــ س ۱۴، قولسه: «قـد ذكرنا فى شرحنا للهداية...» ط ۱ ــ من الحجرى ــ ص ۱۵.

ص ۱۰۴ ــس ۱۵، قولـــه: «قــال شارح المقاصد...» الشارح هوالعلامة التفتازاني، راجع شرح المقاصد ــط ۱ ــص ۳۰۳.

ص ١٠٢ ـ س ١٥٠ قولسه: «المتوقف على رسم الدائرة» رسم المتلّث متوقف على رسم الدائرة» رسم المتلّث متوقف على رسم الدائرة كما برهن فيأول أولى أصول اقليدس، وقد تقدّم كلامنا فيذلك في الفصل الثانى من المقالة الأولى من القسم الرابع من هذا الجملد.

ص ١٠٢ ــس ٢٠، قولـه: «لايفيد امكان المفروض...» المفروض أي الدائرة.

ص ١٠۴ ــ س ٢۴. قولـــد: «أثبت فىالشفاء...» أى فىالفصل الرابع من المقالة التالثة من الذول من طبيعيات الشفاء ــ ص ٨٨ ــ ج ١ ــ من الطبع الأول الرحلي.

ص ١٠٢ ـ س ٢٥، قولسه: «بطريق لمنى مبناه...» عبارته في شرحه على المهداية الأثيرية هكذا: «بطريق لمنى مبناه على اثبات الطبيعة للأجسام وان مقتضاها في البسائط من الأشكال ليس إلا الاستدارة الح»، فعلى هذا قولمه من جملة الأشكال بيان للمقتضى ويجب أن يكون مقدمًا على كلمة ليس.

ص ١٠٤ ـ س ٢٨، قولسه: «واصحاب الجسزء يلزمهم أيضاً...» ص ١٨ من ج ١ من المباحث المشرقية للفخرال إذى فيأن القائلين بالجمزء يلزمهم الاعتراف يوجود الدائرة. قولسه: «فإذا فرض المشكل المرئي...» أى المرئى مستديراً وليس كذلك. وقوله: «مضرّساً» اى كثيرالأضلاع كالمسدّسات والمتمنّات. وقوله: استوت عليه: كان بعض النسخ استوى عليه في موضع، وعلى الاول يرجع الضمير الى النقطة، وعلى النانى الى المستقيم. وقوله: «كان أطول» جواب لقوله: إذا طبّق، أى إذا طبّق خط مستقيم أخر على الجدزء المركزى الح. وقوله: «كان أقصر» جواب لقوله: إذا طبّق. وقوله: إذا طبّق، عنى أن الشقوق «أمكن» جواب لقوله إذا طبّق. أن الشقوق

ثلاثـة أحدهـا أن زيـادة الجزء تستويه بأن يتمّم قصره بجزء أو أجزاء وعلى هذاائشق يثبـت المطلـوب أى وجـود الدائـرة. وثانـيها أن زيادة الجزء لاتستويه بل تزيد عليه. وثالـثها أنهـا لاتتصـلبه وهذان الشقّان مذكوران فىالعبارة. وقولـه: «وإن كان لاتتَصل به...» أى لاتتصل الزيادة بالمحيط، أولاتتصل الزيادة المخطّ الاقصر الثانى بالخطّ الأول.

ص ۱۰۴ ـس ۳۵، قولسه: «فصلی الأول...» راجع شرح المقاصد ــط ترکیا ــج ۱ ــص ۲۰۲ــس ۲۰.

ص ١٠٥ ــ س ١٩، قولــه: «أما عـدم كونه برهانياً» ضمير كونه راجع الى قولـه فكل دليل؛ وكذلك ضمير قولـه الآتى بعد سطرين: وأما عدم كونه جدلياً.

ص ١٠٥ حس ٣٣. قولسه: «كقسوس المسيل الكلّسي في الفلك...» الميل الكلّي قوس مسن المسارّة بالأقطساب الأربعسة وقطسياها نقطتا الاعتدالين فتقدّر الميل الكلّي كلّ واحدة من الزوايا الحماصلة من تقاطع دائرتي معدّل النهار و منطقة البروج.

ص ۱۰۵ ـس ۱۳۳ قولسه: «لزم أن يكون قطر المربع والمستطيل مساوياً لضلعه...» وهو باطل بالعروس و هو الشكل مزمن أولى اصول اقليدس.

ص ١٠٥ ـ س ٢٤ قولسه: «ثمّ تقبل منها...» اى تقبل بعض الأعلام من النهيات الشفاء كمافى تسرح النهداية و تعليقة بعيض المحسيّين؛ وفي نسخة مصحّعة عندنا



مـنالأسـفار بتثنـية الضمير اعنى نقل منهما أى من عبون الحكمة والإلـهــيات ويحـتاج الى المراجعة. قولــه: «ليس إلاّ أنه فرض سطحا متألفاً من اربعة خطوط جوهرية...» راجع الفصل الرابع مـنالمقالة التالتة منالفنّ الأول منطبيميات الشفاء ــط ١ ــج

۱ ـص ۱۰.

معلى من المستخدس المستخدد المستخدد المستخدد المستخدس المستخد المستخدد المس

فبالضرورة تتحاذيان على ملتقى الثانى والتالث حيث يكون الفوقانى فوق الملتقى والتحسانى تحدد الفرق بين ما في الكتاب و بين شرح المقاصد بالتلاقى في الأول، وبالتحاذى بالثانى، وقد عبروجه التحاذى في كلام الحقق الطوسى في التجريد بالتبادل فلاتنفل.

ص ۱۰۶ ـ س ۸، قوله: «على جسم صغير» أى الأرض بالنسبة إلى الفلك. قوله: «بأنّ إذا أوقصنا...» مذكور في اواخر الفصل الرابع من المقالة الثالثة من الفن الأول من طبيعيات الشفاء (ط ۱ من الرحلى ـ ص ۹۱). قوله: «فلاعالة يكون السلّم جذر خسسين» جذره همو سبعة وكسر. قوله: «فإذا جررنا السلّم الوتر...» الوتر صفة للسلّم؛ و الواويين السلم والوتر كما في الطبع الرحلي من الأسفار زائدة.

ص ۱۰۶ ـ س ۱۹، قوله: «بسين الأجزاء المحمولة» أى الأجزاء الدَّهنيّة. و قوله: «باجراء صفات أحدهما» بالراء المهملة.

ص ۱۰۶ ـ س ۲۷، قولسه: هأجراء وتُسرُ...» الوتسر بالفتح فالسكون قبال الشفع، فالجسسم الدفى طولسه ۱۵ جزءاً كان ظلّه ۳۰ جزءاً له نصف أى لذلك الظلّ تصف وهدو ۱۵، وهداً اعدنى نصف الظلّ نطل نصف أجزاء الجسم اىسبع و نصف (۷/۵) فصار الجسزء منقسما ولو وهماً. قوله: «بمنع كلّية الحكم المذكور» اى كون نصف ظلّه ظلّ ضفه.

ص ۱۰۶ مس ۳۵، قولسه: «لمرم أن يكسون...» اى لمرم أن يكون نسبة البعد الى البعد الى المجراء الى الأجراء.

ص ۱۰۶ ـ س ۳۵، قوله: «واعترض عليه بمنع...» عبارته ـ رضوان الله عليه» في شرح المهداية هكذا: واعترض عليه بأن ازدياد المجم بحسب ازدياد النظم والتأليف لا يوجب كلّباً أن تكون نسبة المؤلف الى المؤلف كنسبة الآحاد الى الآحاد اذبجوز أن يكون الازدياد بحسب الازدياد مع كون التسبتين مختلفتين. (ط ١ من الهجرى \_ ص ١٨٥.

ص ١٠٧ ــ س ١، قولـــه: «بمنع توافق النسبتين...» وذلك لأن أحدهما عدديَّة وهو

نسبة الأجـزاء إلى الأجـزاء، والآخر صمّية وهو نسبة الحجم الى الحجم فتدبّر. قولـه: «و تجويزكون...» عطف على قولـه بمنم.

ص ۱۰۷ ــس ۲۰ قولـــه: «مــع أن النســبة بينهما...» اى مع أن النسبة بين الوتر و الزاوية ليست على نيج واحد.

ص ۱۰۷ ــس ۴، قولسه: «وردّ هــثـا...» ای و ردّ هــثـاالاخير وهو قولــه بل يجوز أن يكون الخ.

ص ١٠٧ \_س ٧، قولسه: «وأما الجواب عما ذكر اولاً...» قال في شرحه على الهداية الأثيريّة: واجيب عن الأول بأن مجرد ازدياد الزاوية الخ، فراجع.

ص ۱۰۷ ــ س ۹، قولـــه: «وهــذا وان كــان بحــثاً....» اى مــا ذكره المعترض اولاً بقولــه مع أن الخ.

ص ١٠٧ ــ س ٢٤، قولـه: «ثمالعجب أن المصحح...» وهو وجه الاعتذار.

ص ۱۰۷ ــس ۳۵، قولـــه: «فالــتزموا...» اى اصــحاب الــنظام. قولـــه: «تَجــزية الجزء...» أى انقسامه.

ص ١٠٨ - س ١، قولسه: «والستزموا...» أى اصبحاب تسناهى الأجزاء التزموا الح. وقولسه: «عسلى مسئل دوائسر» مستعلق بالتفكك، وقولسه: «أن نقرر الأول» أى التفكك. وقولسه: «والثانى في ما يقع...» الثانى هو سكون المتحرك.

ص ۱۰۸ ـ س ۹، قولــه: «ثم مـن العجائب أن تعطى أجزاء الدُّوَامة...» الدُّوامة بر وزن رُمُنانــه چرخكى است مخروطىشكل از چوب مىتراشند و صبيان بدان بازى مـىكنـنــد؛ وفى الصّــحاح: الدُّوَامــة بالضــم والتشــديد فَلْكَةٌ برميها الصبى بخيط فتدوم علىالأرض أى تدور.

ص ۱۰۸ ـس ۱۷، قولـه: «و تمّا يؤكّد فساد قولهم...» منقول من شرح المقاصد، بل اكثر مطالب هذاالفصل منقول منه (ط ۱ ـج ۱ ـص ۳۰۱).

ص ١٠٨ ـ س ٢٠. قولـه: «ثمّ جرّرناه...» وذلك بأن تكون فىالفرض المذكور تلك الحشــبة فىمنتصف البئرثابتاً. والقلاب تعلق بالحبل بحيث ينجرّ الحبل فىالقلاّب حتى إذا وصــل القــلاَب إلى رأس البئر انتهى الدلوالى الرأس أيضاً ويكون طرف الحبل المشدود فى الخشبة فىمنتصف البئر فلاتغفل.

ص ١٠٨ \_ س ٢٩، قوله: «وأسا ما قال بعض الأفاضل...» أى قال فى دفع الشبهة، لا أن قوله راجع الى قول النظام كما أن كلامه \_ قدّه \_ فى شرح الهداية صريح بذلك.

ص ۱۰۸ ــ س ۳۵. قولسه: «يســتلزم محالاً آخر» وهو زيادته على الذراع بل كونه غير متناهى المقدار.

ص ١٠٩ ــ س ٨. قولسه: هوهـ ذه الشبهة...» هذااشارة إلى قولـه فيمامرّ ثم العجب أن المصــحّع لرأى النظام كيف الخ. وقولـه: لتصحيح مذهب النظام بالاعتذار المنقدّم عن قبلـه.

ص ١٠٩ ـ س ١١، قوله: «في رسالة أرسلها الىالشيخ الرئيس...» راجع كتابنامه دانشوران ـ ج ٢ ـ ص ٥٨٥ من الطبع الناصرى في تسرجمة ابي عبدالله المعصومي لأن الأسئلة والأجوبة مذكورتان فيه. وقوله: «كما أورده الفيلسوف على نفسه...» يعنى بالفيلسوف ارسطا طاليس.

ص ١٠٩ ــ س ٢٢. قولـــ : «ليس بُعداً معيّناً...» لأن الأبعاد كالحمدود متبدّلة فالحمدً حــد نوعى مطلق وكذلك البعد بعد مطلق. وقولــه: «بخط مستقيم» الباء بمعنى مع. قولــه: اومواضــع هـى غاية التباعد بين الدائرتين كالميل الكلّى وهو اقصر قوس منالدائرة المارة بقطبى معدل النهار و بقطبى منطقةالبروج واقعة بينهما اوبين قطبيهما.

ص ١٠٩ ــ س ٢٨. قولــه: «بـنقطة بعـد أخــرى» كمـا بــرهن فى ثالـت أولى اكر ثاوذوســيوس مـن أنّ كلّ سطح يلاقى كرة ولا يقطعها فهو يماسها على نقطة الخ. وقولــه كــل سـطح أى كــل سطح مستوكما أنهم إذا أطلقوا الخط يعنون؛ المستقيم وقد مضى الكلام فىذلك فىالفصل الخامس من المقالة الأولى من القسم الرابع.

ص ١٠٩ ـ س ٣٣. قولـه: «والراسمة للخط» كالقطرة النازلة.

صُ ١١٠ ــس ١. قولـــه: «لايكــون لزوال الانطباق أول...» لأن كلّ مافرض أولاً

فها قابل للانقسام إلى غيرالنهاية فلم يكن اولاً هذاخلف. راجع شرح المصلف على الهذاية الأثيرية (ط ١ من الحجري ـ ص ٢١).

ص ١٩٠ ـ س ١٦، قولسه: «ولأن تجاورالآنات...» عطف على قوله: فلأن تجاور البنقاط. وقولسه: «على أى وجسه أمر مستحيل في ذاته...» وذلك لأله لوحصل جميع الآنسات المفروضة في الزمان بالفعل يلزم انحصار غيرالمتناهى بين الحاصرين وانحصار غيرالمتناهى وان كسان على سبيل التعاقب بين الحاصرين محال. راجع شرح المصنف على اللهذاية الأثيرية ـ ط ١ من الحجرى ـ ص ٢١. قولسه: «وقد ثبت اتصال الجسسم...» الواو حالية، وضمير منها في قوله «مركّباً منها» راجعة الى الأفراد المتشافعة، وتذكيره تحريف.

ص ۱۱۰ ــ س ۲۳، قولـــه: «ان وجمود الأطراف...» الأطراف هي السطح والخط والنقطة: وقولــه: «أوما في حكمه» كالخط الجوهري مثلاً.

ص ١١١ ــ س ١. قولـــه: «الــقى تعــرض مــن! لحيوانية» كلمة من بمعنى اللام أى للحيوانيّة.

ص ١١١ ـ س ١٣. قولسه: «تقريرها أن الزاوية المسطّحة...» اختلفوا في أن الزاوية هل هـى مـن مقولة الكيف فراجع الفصل الرابع من ثالتة إلىهات الشفاء (ص ١٢٢ بتصـحيحنا و تعليقاتنا عليه) حيث قال: «وأما الزاوية فقد ظنّ بها أنها كمية متّصله...»، وكذلك راجع تعليقة المصنف عليه (ط ١ ـ ص ١٠٤). وقوله: «وغيرهم» أى غيرالرياضيين وهم الطبيعيّون فان الزاوية عندالرياضيين من مقولة الكمم وله أعرقوها بالمقدار، وعندالطبيعيّن من الكيفيّات المختصّة بالكميّات، وقبولها التسمة على الأول بالذات وعلى الثانى بواسطة محلّها.

ص ١٩١ ـس ١٥٠. قوله: «والنزاوية قدتكون متفقة الخطين...» اعلم أن الزاوية قدتكون متفقة الخطين ... اعلم أن الزاوية قدتكون متفقة الخطين المستقيمين هكذا: ج : وقد تكون مستفقة الخطيين المستديرين و تقميراهما منجهة واحدة كالهلالي وهي هكذا: ج : أولم يكن بأن يكون كلّ من التحديب والتقمير

الزاوية هي اعظم الحواد.

في جهبة أخرى مقابلة للجهة التي للآخر، وهذاالشق الأخير أعم من أن يكون جانب التحديب منهما موضع الملاقاة هكذا > ﴿ أويكون جانب التقمير منهما موضع الملاقاة هكذا > ﴿ وقدتكون الزاوية مختلفة الحيطين بأن يكون أحدهما مستقيماً والآخر مستديراً، وهي إمّا أن تكون بحيث وقعت حدبة خطها المستدير الى الداخل كزاوية حدثت من خط مستقيم و دائرة من خارج وهي كزاوية ها بالمستدير الى الداخل كزاوية حداثت من خط مستقيم و دائرة من خارج وهي كزاوية ها المستدير وقعت إلى داخل المنافقة المستدير وقعت إلى داخل المنافقة المنافقة أو وقعت الحديدة الى خارج الزاوية وهي زاوية دب حسف المنافقة المستدير الى خارج الزاوية وهذه في الشائلة وهذه

ص ١٩١ - س ٢٣، قولمه: «مسن غيير أن تصير...» أى من غير أن تصير تلك النزاوية اولاً مثل القائمة لازدياد ماهو - الضمير راجع الى ما أزيد مما أى من الزاوية السبق تكون أحد الحواد تقصت هى أى تلك الزاوية به - الضمير راجع إلى مافى قولم مما تقصت \_ عن القائمة عليها أى على الزاوية بين القطر والمحيط، والظرف اعنى عليها متعلق بقولمه لازياد.

ص ١٩١ - س ٢٩، قولسه: «وكذا إذا فرضنا رجوع كل من الخطأين...» الخطأن احدهما المخط المنطبق على المماس، والآخر القطر. وقال في شرحه على الهداية الأثيرية (ط ١ من الحجرى ـ ص ٢٧)؛ وبوجه آخر الرزاوية التى بين القطر والحنط المماس للدائرة على طرفه قائمة، ومابين القطر والهيط أعظم المواد المستقيمة الخطين. فاذا فرضنا حركة الحنط المساس الى جهة المركز مع ثبات نقطة التماس حركة ما تنتقل من المتماس الى المتقاطع فتصير القائمة اصغر من زاوية القطر والمحيط من غير أن تصير مساوية لها، وبعكس ما قائل إلى موضع التماس كما كان أولاً فمن دون بلوغ تلك الزاوية إلى مساواة زاوية القطر والمحيط تصير قائمة كما لا يخفى. قولمه: «وازاوية لاتقبل الاتقسام» الواو حالية.

ص ١١١ ــ س ٢٨. قولـــه: «وذكر شيخنا وسيّدنا...» يعنى به استاذه المير محمدباقر المعروف بالداماد.

ص ١١١ ـس ٣٥. قولمه: «فكذا لمايحاطبه» كلمة ماهي الزاوية، وضميربه راجع الي الخطّ.

ص ۱۱۲ ــس ۱، قولـــه: «فمــا يقع فىطريق الحركة...» اى مافيه الحركة لابد وأن يكون الخ.

ص ۱۱۲ ــ س ۱۱، قوله: «كمقابلها» أي الأنقصية.

ص ١١٧ ــ س ١٧، قولـــه: «رسمــت بأنهـا أيــيّة..» ناظــر الى ما فىصدر خامــة اصــول اقلــيدس الصورى بتحرير الحواجة نصيرالدين العلوسى من أن النسبة أيّية أحد مقدارين متجانسين عندالآخر.

ص ۱۱۲ ــس ۱۵ قولمه: «ولذا عرف...» أى ولعدم الاقتضا عرف ارشميدس الخ. ص ۱۱۲ ــس ۱۷ قولــه: «فلابد أن يكون المتساويان متّحدين في نوع من الكمية» و الحال أن المستقيم والمستدير مختلفان بالنوع.

ص ۱۱۲ ـس ۲۰ تولسه: «فىالسبرهان الترسسى» قسدمضسى كلامسنا فىالترسسى فىالفصل التامن منالفنّ الأول من هذا الجملد فىالبحث عن تناهى الأبعاد.

ص ١١٧ ـس ٣٢، قوله: «عندالحساب» الحساب جمع الحاسب كالطّلاب جمع الطالب. وقوله: «قالوجهفيه» جواب لقوله: وأما ماازم من كون سدس الخ.

 ص ۱۱۲ ــ س ۲۷، قولـــه: «وهــاهــنا شُــبَهة أخــرى...» تلك الشبه وتوضيحاتها مذكورة فىشرح المقاصد (ط ۱ ـــج ۱ ــ ص ۲۹۵).

ص ۱۱۲ ـس ۳۵، قولـه: «فيكون معناها...» أى فيكون معنى الحركة الكون الأول في الأن التاني.

ص ۱۹۳ ــ س ۶ . قولــه: «ثم اختلفوا فىأشكالـها...» راجع لبيان ما فىالمقام شرح الحواجمة نصديرالدين الطوسسى عملى الفصل الثامن من النمط الأول من اشارات الشيخ الرئيس: «وهم وتنبيه أولملك تقول ليس الامتداد الجسمانى الواحد...»: و كذلك شرحه عملى الفصل المشافى عشر من النمط الخامس منه، بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه: «اوهام و تنبيهات قال قوم إن هذاالشىء المحسوس موجود لذاته...».

واعــلم أن بعضــهم جعــل أشكال المجسّمات الخمسة المذكورة فىالمقالة التالتة عشرة مــناصول اقليدس أشكال العناصر والفلك فالمائى منعشرين مثلّناً. و السهوائى منڠانية مثلّـثات، والــنارى مــن اربعــة مثلـثات، والأرضى من مكمّب واحد أضلاعه مرّبعات، والسمائى مناثنىعشر مخسّساً.

ص ١١٣ ــس ١٣. قولــه: «فلم يكن البيان برهانياً» بل كان جدلياً.

ص ۱۱۳ ـس ۱۸، قول ... «وكأن أخذ هذا المكم عن قول الشيخ ... » قال الشيخ في الفيض في الفيض المناصل الثامن من النمط الأول من الاشارات: «فاعلم أن القسمة الوهمية والفرضية تحدث في المقسوم اتنينية ما ... » فراجعه قول الالسأنط الصغار.

ص ١٩٣ ـ س ٢٠، قولمه: «ظل غربي مع نور شرقي» لايخفى لطف التعبير بالظل والمنور حيث يأتي البحث عزائقسام الجسم بالضوء والظلّ مع أن الظلّ الغربي اشارة الى بعض الوجوه من الأقوال الردية، والنور الشرقي اشارة الى ردّها. وقولمه ـ قدّس سرّه ـ ـ: في إشبات هذا المرام، يعنى قبول الجسم القسمة الإنفكاكية الى غير النهاية بالقورة. وقولمه: عمل ذكور من كلام الشيخ، يعنى الكلام المذكور آنفاً من الشيخ حيث نقل عنه أن القسمة بأنواعها تحدث اثنينسية الح. وقولمه: صار هذا بقسميه، أى صار القسم الثالث بقسميه

قسماً ثالثاً. والقسمان هما اختلاف الجسم بعرضين قارين أوغير قارين.

ص ١٩٣ ــس ٢٤، قولـــه: «وقــد اشــرنا سابقاً إلى التفرقة بين قسميه...» اى بين قسمى الثالث بأن أحدهما أى غيرالقار وهمي منشأ انتزاعه في الحنارج، والآخر أى القار خارجي عرض الخ.

ص ١٩٣ ــ س ٢٩، قولسه: «وقـد ظهر من نفىالأتواع المتباعدة...» أى نفى الوهم والفـرض والكسـر والقطـم، ووجـه التـباعد أن الأولين ذهنيان والآخرين خارجيان. وقولـه: عنالشىءأى الجزء؛ وقولـه: نفىالنوع المتوسط و هو ما باختلاف العرضين.

ص ۱۱۳ ..س ۳۱، قولــه: «وكــنا قولــهم لــوكــان كذلك...» أى لوكان الانقسام بحســب اختلاف عرضين قارين أوغير قارين خارجيّاً غير وهمى تصيرالمسافة أقساماً الخ.

ص ۱۱۳ ـ س ۳۳، قولـــد: «بانضمامها معالق...» أى بانضمام هذه القسمة بحسب وقوع الضوء والملاقاة والموافاة التي لاتكون فيها القسمة بحسب الخارج.

ص ١١٣ ــ س ٣٥، قولد: «ثم من الذي قال إن موافاة...» أى من اول الحركة الى آخرها تكون موافياة واحدة متصلة متجددة فلاتكون الموافاة متعددة حتى يلزم أن يكون الموضوع متعدداً.

ص ۱۸۴ ــس ۱۵. قولـــه: «وان كان الأول» اى يكون الامتناع لأمرذاتى. وقولــه: «وأســا عــلىالشــق الـــثانى» أى يكون الجميع متخالفة الطبائع. وقولــه: «بحسب الطبائع والصور» اى الصور النوعية.

ص ۱۹۴ ـ س ۱۹، قولسه: «بالقسياس الى المصنى الأول» أى الجسسم بمعنى المادة. وقولسه: «بالقياس الى المعنى التانى» أى الجسم بمعنى الجنس. وقولسه: «بأمور خارجية» لأنها صادة. وقولسه: «وأصا جسسم اذا خالف جسماً...» الغرض أنَّ الجسميّة مشتركة بميزالأجسام من الأفلاك والعناصر، والجسميّة فيها طبيعة واحدة مشتركة فيها وإن كانت تلمك الأجسام بصورها النوعمية متخالفة؛ وليطلب تفصيل البحث فى الشوارق (ط امرالرحلى حج ۲ ـ ص ۲۷) سيمًا في تعليقات المصنف على الشفاء (ط امرالرحلي

ــص ۵۷٪. وفيشسرحه علىالمهداية الأثيرية (ط ١ ــص ٣٠). وما فيالمقام هو برهان الوصل والفصل في اثبات السهبولي.

ص ١١٩ ـ س ٢٥، قولسه: «بسل لم يستحقّق لا في العين...» وذلك لأن الانفكاك إذا كان ذاتياً لطبيعة فأفرادها همى تلك الطبيعة مع عوارض خارجية وذاتيات الشيء لاتنفك عنه فالانفكاك لاينفك عن طبيعة الأفراد فعتى فرض أنه كانت الأفراد موجودة كانت الطبيعة مقتضية للكترة أعنى الانفكاك فلم يتحقّق فرد منها قط. ثم إن الجواهر الفردة ليسمت من تلك الطبيعة التى كان الالتحام أى الاتصال ذاتياً لها وإلا لم توجد جواهمر فردة متكثّرة متبائنة. وليست أيضاً من الطبيعة التى كان الانفكاك ذاتياً لها وإلاً لم بيتحقّق جوهر فرد اصلاً فالجواهر الفردة ليست لامن تلك الطبيعة ولامن هذه.

ص ١١٥ ـ س ٢، قوله: «لاعبلي الجمسوع» أي مجمسوع الافسلاك لامجموع فلك أحد.

ص ١١٥ ـ س ٢، قول على ردّ قول مبنى الاستدلال...» أى مبنى الاستدلال على ردّ قول ذيقراط يس واثبات المهبولى على لفظ مشترك بين المعنيين وهو القبول والاتصال والانفصال. قول قول هو قول المنتجويز المتحام الاجسام» أى اتصالها. وقول هو «وكذا لفظ القبول في الأولين» أى في الاتصال الفطرى والانفصال الفطرى. وقول هذي الأخيرين» أى في الاتصال والانفصال والتعدد في أجزائها كذلك» أى في الول الفطرة.

ص ١١٥ ـ س ١٧، قولمه: «ثم اذا لم يكن ممتدًّ...» عبارته في شرح المهداية الأثيرية هكذا: «واذا لم يكن أمرٌ ممتدَّ قابلاً للانفكاك بحسب الخارج...» (ط ١ من الحجرى \_ ص ٣١).

ص ۱۱۵ ـس ۱۹، قولسه: «أحدهمسا وجمعود التخسلخل والستكاثف...» راجمع فى الستكاثف والتخسلخل بمصناهما الحقميقي والمشمهوري منظومة المستألمه السمبزواري فى الغررالمعنون فى أن المقولات التى تقع فيها الحركة كمهى، بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه. ص ۱۱۵ ـس ۲۳، قولسه: «فى الإشسارة الى ماهمية المهيولي...» فى غسررالفرائد للمتألــه السبزواري: إن الــهيولى العمُّ أعنى ماحمل قوَّة شيء اثبت كلُّ الملل.

ص ۱۱۵ ـس ۱۳۲ قولمه: «ولذلك كمل من زرع بذراً...» قال سبحانه في سورة الواقعة من القرآن الكريم: «أفرأيتم ساتحرثون ءأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون»؛ وفي تفسير مجمع البيان لأمين الإسلام الطبرسي: وروى عن النبي ـ ص ـ أنه قال: لا يقولن أحدكم زرعت وليقل حرثت .

ص ۱۱۶ حس ۵ ، قولد: «جوهر أبسط..» إنما قال أبسط لأن العناصر والفلك عندهم بسائط إلا أنهاليست بأبسط لأن صورها الجسمية مركبة من الهيولى والصورة الجسمية والصور النوعية ايضاً منضمة اليها بحلاف الهيولى فائها بسيطة أبسط. وقوله: «وعند اصحاب ذى مقراطيس الخ» اى النهيولى عنداصحاب ذى مقراطيس أجسام متعددة بسائط غيرقابلة للفصل.

ص ۱۱۶ حس ۱۳، قوله: «لأن هذين مشتركان...» اى مذهب المتكلمين ومذهب من زعم. قولمه: «وذائك مشتركان الخ. من زعم، قولمه: «وذائك مشتركان الخ. قولمه: «وعند غيرهم...» اى وعند الإشراقيين ذات وجهين الخ.

ص ۱۱۶ ــس ۱۸، قولـــه: «كــالأكوان» أى كالأكوان الأربعة منالحركة والسكون والاجتماع والإفتراق.

ص ۱۱۶ ـس ۲۳، قولسه: «عـند ضراربن عمرو...» الضرارية بكسر ضاد ضظغ اصحاب خراربن عمد النجار (من الملل اصحاب الحسين بن محمد النجار (من الملل والنحل للشهرستاني \_ ج ١ ـ ط مصر \_ ص ۸۸ . ٩٠).

ص ۱۹۶ ـ س ۲۶ قوله: «ليس على ماينغى» لما علمت من أن الألوان والطعوم والروائع وغيرها من الأكوان والطعوم والروائع وغيرها من الأعراض جواهر بل اجسام عندالنظام. وقوله: «مكان النظام ضرار» أى ضراربين عمرو على مافى سائر الكتب. قوله: «والنظام يجعله» اى لاغيره. قوله: «فهر يوافق النجار» اى فالنظام يوافق النجار. قوله: «إلا أن الاحتجاج...» أى احتجاج صاحب المواقف عليهما. قوله: «فلاتكون جواهر» أى فلاتكون الأجسام جواهر؛ وقوله: «لايلاتم» أى لايلاتم احتجاج صاحب المواقف

هــذاالتوجيه. وقولــه: «لو قصدالالزام» اى الالزام علىالمانمين. وقولــه: «عندهؤلاء» أى عندالمتكلّمين.

ص ١٩٧ ـ س ۶، قولسه: «بضرب مسن الاعتسبار» أى لابشرط. قولسه: «فلا يلزم إلاّ دخولها...» أى فلا يلزم إلادخول الأعراض في حقيقة بعض الأنواع علمي أنواع.

ص ١١٧ ــس ٧، قولــه: «فلايلـزم الادخولـهـا» اى فلايلزم الادخول الأعراض فيحقيقة بعض الأنواع.

ص ١١٧ ــ س ١٠، قولـــه: «فلمـوتمّ كــون الجواهــر غــيرمختلفة...» اى فلوتم كون الجواهر متماثلة بذواتها الخ.

ص ١١٧ ــ س ١٩، قولمه: «لامعنى لمه إلا القابلية» فخرج النفس. وقولمه: «على ماسنذكره» فيقولمه الآتي: وأما ما أورده الشيخ الإلمهي.

ص ١١٧ ـ س ١٥، قولسه: «لأن النفس بحا هي نفس صورة كمالية...» مع أنها ليست هي المهبولي المصطلح عندالمشائين إذهى ما يحصل من تركيبها مع الصورة اللاحقة عليها الجسم.

ص ۱۱۷ ـ س ۲۰ هولسه: «وعلى ذلك بناء...» اى على اختلاف القوة والفعل بناء مذهبهم الخ. قولسه: «وأما ماأورده الشيخ الإلهى...» اى ما أورده على تعريف المهيولى بالقابلية.

ص ١١٧ ـ س ٢٣، قولسه: «باعتسبار القسبول» وذلك لأن القبول عين ذاته. قول.ه: «فتكون هذه الإضافات» منالقبول والاستمداد ونحرهما.

ص ۱۱۷ ــ س ۳۲، قولـه: «متعلق الوجود بغيره...» كالنفس والـهيولى.

ص ۱۱۷ ــ س ۱۳۴ قولسه: هوالالكان جمسيع الوجسودات داخلسة...» وذلك لأنها ممتنعةالانفكاك عن عللها.

ص ۱۱۸ ــ س ۳. قولـــه: «كــان نحــو العلاقــة مخــتلفاً» اى علاقةالنفس و علاقة الوجــودات. وقولـــه: «قــياس بلاجامع» وذلك لأنّ المهيولى لايجوز خلوها وانفكاكها

عنكافّة الصّور.

ص ١١٨ ــ س 6 ، قولسه: «يعبّر عـن حقـائق الفصـول الذاتيّة...» التي هي أنحاء الوجودات.

ص ١١٨ ـس ٩، قولسه: «وإن كانست المذكسورات...» أى الادراك والإحسساس والتغذية.

ص ۱۱۸ ـس ۱۱، قولسه: «والسر" في الجميع أن انحاء الوجودات...» اصل رصين جمداً. و قبال القيصيرى في شرح الفص المسائط المسائط التيك و قبال المسائط الايكون إلا بلوازمهما الهيئة» (ط ۱ ـ ص ۴۶۱)؛ وإن شئت فراجع الفصل العاشر من رسالتنا الفارسية: هقرآن و عرفان و برهان از هم جدايي ندارند».

ص ١١٨ ـس ١٤، قولسه: هوقد حقق الشيخ...» قال الشيخ في الحكمة إن بعض البسائط توجد لها لسوازم توصل الذهبين بصورها إلى حياق الملزومات و تصريفاتها لا يقصر عين التعريف بالحدود (ص ١٧ مين تعليقات المسلق على الشفاء).

قولسه: «و قريب منه...» أى و قريب منه مااورده الشيخ...» حيث قال وهاهنا سؤال: مراد السائل أن الإمكان لعرضته لايصلح أن بكون فصلاً للهيولى التى تكون جوهراً، ولايصلح أن لا تكون فصلاً لمدم انفكاك الهيولى في مرتبة من المراتب حتى مرتبة الذات عن الامكان أى الامكان الاستعدادى للصور وعدم الانفكاك بهذه المثابة من صفات الذاتيات. وقولسه: «و لاأنه لازم» أى ولا أنه لازم فصله فقد كان الخ. قولسه: «والجسواب عن هذا...» أى وجواب الشيخ عن هذاالسؤال الذى أورده في كتاب المباحثات.

ص ١١٨ ـس ٢٧، قولسه: «وأما ما اعترض ثالثاً» أي وأما مااعترض الشيخ الإلهي تالثاً الج.

ص ١١٨ - س ٢٨، قوله: «كوصدة عارضة» وهي الوصدة الجنسية، عارضة للمعقولات أي الأجناس.

ص ١١٩ ــ س ٨. قولـــه: «وهــذه القــوة...» أى القوَّ المحتاجة إلىالضميمة هى قوة بعــيدة. وقولـــه: «ليسمت بــالقوّة مفــتاحاً» أى ليسث بالقوّة القريبة مفتاحاً. قولــه: «ثمّ ناشرة» أى تقطعها بالمنشار.

ص ١١٩ ــ س ٨، قول. ه: «واحد بالعدد...» وهوالمفارق.

ص ١١٩ ـس ١١، قوله: «والأمشاج» أي الأخلاط.

ص ١١٩ ـس ١٩. قول. الإعمال أن الهيولى شخص واحد... قبل معنى الوحدة الجنسة في الهيولى الما الوحدة الجنسة في الهيولى انها كواحد شخصى ذى مراتب وحصص وليست كالواحد للحدود المرهون المراد منه مرتبة معيّنة؛ ولعل العلامة الحفرى قائل بأنه واحد شخصى مميّن محدود بمرتبة معيّنة، أوقائل بأن الهيولى باقية بحالها ولاتغيّر فيها إلاّ بأنها محلّ للصور والأعراض على سبيل التدريج.

ص ١١٩ ـ س ٣٤، قوله: «جوهرية كانت...» أى جوهرية كانت الأجزاء كساعليه المنافقة عند المنافقة ال

ص ۱۱۹ ــ س ۲۹. قولـــه: «ولــيس انفصالــه واتصالــه...» كما ذهب اليه القائلون بالجزء.

ص ١١٩ ـس ٣٤، قول. «إما أن يقبل الإتصال مقابله» أى مقابل الاتصال وهـوالانفصال. وقول. «ضده أوعدمه» بناه هذاالترديد على اختلاف أن الانفصال وجودى أوعدمي.

ص ١٢٠ ــ س ٣. قولـه: «والأولان باطلان بالضرورة» الأولان أى قبول الاتصال مقابلـه أوقبولـه لنفسه. قولـه: «وكذا الثانيان» أى الإعدام والإيجاد.

ص ١٢٠ ــ س ٨، قولــه: «لمّـا كـان أدونهمـا...» أى أدون الموجــود الاتصــالى والانفصــالى؛ وانمــا كــان أدونهمــا لأنــه لــيس فيه وحدة إلاّ الوحدة الاعتبارية بخلاف المتّصل فان فيه الوحدة الاتّصالية التي من أقسام الوحدة الحقيقية. ص ١٦٠ - س ١٠٠ قوله: «جوهرية الأقراد الانفصائية» أى منالكميّات المنفصلة؛ وبطل كون المنفصلة وبطل كون المنفصلة وهى الأعداد والآحاد الوضعيّة الخ. وقوله: «وانما المتألف منالوحدات» كالعشرة مثلاً لايستحقّ الانحواً عرضياً منالوجود، وكذا الفير القار من المقادير كالحركة والزمان لايسع الح. وقوله: «فظهر أن لاأدون منزلة من الجواهر الصوريّة تطلبق على العقول الكلّية والجزئيّة، وعلى الصور النوعيّة والجسميّة.

ص ١٢٠ ـس ١٩، قوله: «على الحجة المذكورة» أى على برهان الفصل والوصل. قولمه: «وإلالكمان في العمدم قوابسل...» اى قوابسل موجودة نقبل عدم الأشياء. قولمه: «فذلك» لأن الإحداث أمر وجودى يحتاج الى القابل.

ص ۱۲۰ ــ س ۲۳، قولـــه: «ولـــه أســتعداد مايقابلـــه» أى ولذلك المحل استعداد مايقـــابل الانفـــــال وهوالاتصال. قولــه: «فكذلك العمـى» أى يضاف الى محلّـ وقولــه: «بل محلّــه» اى بل محلّ السواد يقبل البياض كذلك لايقبل البصر العمى بل محلــه.

ص ۱۲۰ سس ۳۲، قولــــه: «وهو النهيولى الأولى لاغير» اى الجسم الذى هونفس الاتُصال يكون هيولى ولايحتاج الى هيولى أخرى.

ص ١٣٠ ــ س ٣٥. قولـــه: «وتوضيحه عــلى نمط ثانى الأشكال» وهو أن يكون الأوسط محمولاً فيالصغرى والكبرى.

ص ١٢١ ــ س ٧. قولـــه: «فــلم يثبــت» فــلم لايجــوز أن يكــون الاتصال عرضيّاً بالنسبة اليه.

ص ۱۲۱ ــس ۱۸، قولــه: «أما عن|لأول» وهو منع الإتصال الجوهرى فىالجـــم. ص ۱۲۱ ــس ۲۲، قولـــه: «وكــلا الشــقَين بــاطل...» أما الأول فلما مرّمن الأدلّة النافية للجزء والجـوهر الفرد، وأما الثانى فللزوم انقلاب الجرّد الى المادّى وهومحال.

ص ۱۲۱ ــس ۲۷. قولــه: «لأثمانقول هذا بعينه...» هذا جواب نقضى. قولــه: «فهو أيضــاً مشــترك الـــورود» وهذا أيضاً جواب نقضى. وقولــه: «والجواب عن\لموضعين...» هــذا جواب حلّى ومن تتمة قول القائل أى المعترض، فلاتغفل اى ان عدم اتصال الشى. ف نفسه و فى مرتبة ذاته التى هى بعض مراتب الواقع لا يوجب لسه التركيب من المنفصلات الأفرادية، ولا يستلزم فيه التجردله عن الأحياز والأمكنة في الواقع أى في جميع مراتب الواقع بل يستلزم خلوم عن الاتصال بحسب مرتبة ذاته بذاته ولا ضيرفيه فيان الماهية من حيث هى ليست إلاهى، والما يلزم ذلك أى التركيب من المنفصلات لوأوجب خلوالشيء الخ.

ص ۱۲۲ ـ س ۷، قولــه: «فسالمحذور لازم...» المحذور هوكونها جوهراً فرداً أو أمراً مفارقــاً وهــذا هوالـذى حداهــم أى دعــاهم الى اثبات جوهرية الصورة. قولــه: «وبزع الأمر» أى وظهر الأمر أيضاً في ما ادّعيناه الخ.

ص ١٢٢ ــ س ١١، قولمه: «كملام تجمل يفتقر الى مايبيّنه...» أى ليس باطلاقه صحيحاً، وايضاً لم يعملم المراد بالعرض أهو العرض الذي يقابل الجوهر أوالذي يقابل الجوهري أوالذاتي أوكلاهما.

ص ۱۲۷ ـ س ۱۵، قولسه: «فسان كمل مالاينسبدل بسبدله جمواب مساهو فهمو عرضي...» سمياتي التحقيق الستام في ذلك الحكم الحكيم في آخر الفصل الثالث من الفن الرابع من هذا المجلد حيث يقول: «هاعدة عرشية: إذا تركّب أمر تركيباً طبيعياً لمه وحدة طبيعية من أسرين...»؛ وكذلك في أواسط الفصل السادس من ذلك الفن حيث يقول: «فاذا تقرر هذه المقدمات فنقول: أما قول من قال في أحد المنهجين أن ما يتبدل بتبدله جواب ماهو فهو جوهر، وما لا يتبدل فهو عرض...».

ص ۱۲۲ ــ س ۲۳، قولمه: «عند تبدّل الأشكال على الشمعة...» مراده أنّ الشخص مـنالامــتداد العرضى متغير متبدّل، والشخص منالامتداد الجوهرى باق غيرمتغير فهما متفايران.

ص ۱۲۲ ــ س ۲۹، قولـــه: «والآخـر متكّممابه» اى من حيث تخصّصه بحّد معين وأحدهما قــابلاً للقســمة العقلــية الى الجــنس والفصــل الح: وقولـــه: «لــورود ثالــت الاشكالات عليه» وهو كون شيء واحد و حقيقة واحدة جوهراً و عرضاً.

ص ۱۲۲ ـ س ٣٤، قولــه: «وفيه أن هذه الأبعاد...» أي لأن مناط الجسميَّة ليس

لكسون الأبصاد السئلاتة موجودة في الجسم بالفعل بل مناط الجسمية لكون الجسم بحيث يمكسن لأحسد أن يفسرض في داخل ثخنه الأبعاد الثلاثة سواء وجدت فيه الابعاد بالفعل كالمكتب أم لاكالكرة.

ص ١٢٣ ــ س ١، قولــه: «فلـزم أن لايكـون مـن مقولة الكم» بل كان من مقولة الوضع.

ص ۱۳۳ ـس ۹، قولـه: «لكن المركب من معنى الجوهر» وهوالصورة الجسمة عند مشبقى الهيولى حيث أخذوا الموضوع في تعريفه أى في تعريف الجوهر بدل المحل فانهم عبر قوالجواهبر بأنه الموجود لافي موضوع، قوله: «والعرض يجوز...» عطف على قوله معنى الجوهر، والمرادبه الجسم التعليمي.

ص ۱۲۳ ـ س ۱۷، قوله: «عـن إحـدى الخصوصيتين» اى الجوهريّة والعرضيّة، قوله، «فهذا الامتداد الذي هوفي الجسم...» أى هذا الاشكال وارد إذاكان الامتداد مطلقاً جوهـراً لكمن طبيعة الامتداد لايكون جوهراً ولاعرضاً بل اذا أخذ على الاطلاق كان مقوماً للجسم و محصلاً للهيولى، وإذا أخذ متقدراً كان خارجاً عن حقيقة الجسم.

ص ۱۲۳ ـ س ۲۳، قولــه: «بــل مفهومــه أمــر مطلــق عــنالخصوصيات التي...» المنصوصيات هاهنا هي الجسميَّة والجوهرية.

ص ۱۲۴ ـ س ۱، قولـــه: «لكـنّه هوالمقـدار...» أى لكـن الاتصـال الجوهــرى هوالمقدار، أى الاتصال المتعيّن هونفس الاتصال الجوهري.

ص ١٣٤ سس ٨، قوله: «الاتصال بالمعنى الأول» أى الاتصال الحقيقي نفس المسلم. قوله: «وهما يتعاقبان...» اى الاتفصال والاتصال بالمعنى الثانى الإضافي، أى الاتصال والاتفصال العرضيان يتعاقبان على الموضوع الخ.

ص ۱۲۴ ــ س ۱۳ ، قولـه: «مع بقائه في الحالين» أى مع بقائه بالشخص في الحالين. ص ۱۲۵ ــ س ۲، قولــه: «ولــه دلائــل كــتيرة» اى لائــبات التغاير دلائل كثيرة سوى ماذكره شيخ الإشراق.

ص ١٢٥ ـ س ١٠. قولــه: «ويـنقص مقـداره» فـالمقدار غيرباق ولا محالة يكون

شيء باقياً فالباقي هوالجوهر المغاير للزائل.

ص ١٢٥ ــ س ١٨، قولــه: هبما المرامئًا» أى في قوله سابقاً: أحدها باثبات المغايرة. وقولــه: «وهاهـنا يتبدلًا...» أى في تبدل الأشكال لايختلف مقدار الجسم فان الشمعة المكمية إذا جعلت مخسروطة أوكرة لاتتغير من جسميتها بخلاف التخلخل والتكائف الحقيقي فان مقدار الجسم ومساحته يختلف فيهما.

ص ١٢٥ ــس ٢١، قوله: «بالمعنى الأول» اى الجوهري.

ص ١٢٥ ـ س ٢٧، قوله: «مقدار الصورة الجرمية» فاعل ليس أي اسمه.

ص ۱۲۵ ــ س ۲۹. قولــــه: «قيل في الجواب...» القائل هوالعلامة الخفرى فيرسالته التي صنّفها في اثبات الــهيولي.

ص ۱۲۵ ـس ۳۲، قولـــه: «إمــا مطلقــا أومخصوصـــاً» اى إمــا تقبــناً مطلقــاً أومخصوصاً.

ص ۱۲۵ ــ س ۳۴، قولسه: «ليسست مجسرّد تعميّن الممندّ الجوهرى» إذالتميّن بماهو تعيّن من مقولة الكيف لامن مقولة الكم.

ص ١٣٤ ـ س ١، قوله: «وعند الآخرين من...» القائلين بأصالة الماهية.

ص ۱۲۶ ــ س ۱۶، قولسه: «فسان مرتسبة معيّسنة...» بسيان لأن التعسيّن فيالقسدر غيرالتشخص. قولسه: «وجسم معين...» بيان لعدم استلزام الإبهام فيالقدر للكلّية.

ص ۱۲۶ ـ س ۳۳، قوله: «بحث آخرمعه» أى معالشيخ الاشراقي. قوله: أوردها بمض الهققين» أى العلامة الحفولية أوردها بمض الهققين، أى العلامة الحفولية المنظمة المخفري. قوله: «بأنه قداختار في التلويجات.

ص ١٢٧ ــس ١. قولـــه: «فىالصــورتين اللــتين ذكــرهما» اى صورة تبدّل اشكال الشــمعة، وصــورة التخــلخل والــتكانف، ولاشــك أن الاعـــتراف بــالأول كاف لورود الاعتراض وإن لمريكن مقروناً بالثاني.

ص ۱۲۷ ــ س ۲۰، قولسه: «وأسا مائبــت عرضيته عنده فىذلك الكتاب...» يعنى بذلـك الكتاب حكمة الإشراق؛ وهذاالكلام جواب لمايكن أن يقال فىهذاالمقام وهو أنه إذا كــان الامــتداد المقــدارى جوهــراً علىماذهب اليه فىحكمة الإشراق فقد يبحث فيه عمّا ثبتت عرضيته أيضاً, فأجاب عن ذلك بقولــه أمّا مائبت عرضيته.

ص ۱۲۷ ــ س ۲۷. قولسه: «الأول جوهـر...» اى الامتداد الجوهرى وهو الصورة المجسميّة. وقولسه: «والآخر بتوارد المجسميّة. وقولسه: «والآخر بتوارد الأشكال عليه» أى المقادير الخاصّة. وقولسه: «يجب أن ينعدم عنه أمرذاتى» ذلك الأمر الذاتى هوالامتداد المجوهرى.

ص ۱۲۷ ـ س ۳۱، قوله: «فالجسمية لاتساوق الاتصال الوحداني» اي لاتساوقه حتى يلزم انعدامها بانعدامه.

ص ۱۲۷ ــ س ۳۵. قولـــه: «نوقــد اجـــاب عنه بعض الأذكياء» هوالعلاَّمة الحنفرى: وقولــه الآتى بعد سطرين: «بأن المتصل الواحد...» متعلق بقولــه أجاب.

ص ۱۲۸ ــس ۱، قولــه: «أوفىالعقل» أي أوفي الذهن.

ص ۱۲۸ ـ س ۶. قولسه: «وهـ ذان التعيّسنان...» اى التعيسنان الحاصـــلان بطــروّ الانقسام. وقولــه: «أوبدونهما» أى بدون التعينين فيحال الانتصال.

ص ۱۲۸ ــ س ۸، قولسه: «لأنه يلزم أن تكون ذات واحدة...» أى لأنه يلزم أن تكون ذات واحدة أى الاتصال يوجد بوجود واحد اتصالى ثم يمزول عنها هـ ذاالوجود ويوجد بوجود آخر انقصالى وهو ايضاً خلاف المفروض من أن الوجود ليس الأنفس تحقق الشيء أى الماهية فلايتصور تعدده مع وحدة الذات أى الماهية.

ص ١٢٨ ـ س ١٨، قوله: «تصير حاملة لهما» اى تصير المادة حاملة لهما و متلبسة بهما و متلبسة بهما و متلبسة بهما. وقوله: «لما علمت بطلانه سابقاً» أى في مقدّمات برهان الفصل والوصل فإنه قد مرّه مناك أن القابل للاتفصال لا يجوز أن يكون هو الصورة الاتصالية الجسمية للنزوم كون الشيء قابلاً لضدة إن قلنا بأن الاتفصال أمر وجودي، أولعدمه إن قلنا بانه أصر عدمسي وكلاهما محال لأن القابل بحسب بقائه واجتماعه مع المقبول والصورة الجسمية لا تبقى مع الانفصال.

ص ۱۲۸ - س ۱۶، قوله: «المتصل بالذات بأحدالمنين» وهوالمتصل المقدارى المتحسن بالذات لابتوسط متصل آخر؛ وقوله: «وماهو بالعرض...» وهو المتصل الجوهر الدى يكون تعينه تبعاً لتعين المتصل المقدارى؛ وان شئت قلت: اى الاتصال الجوهر الدى يكون متعيناً بواسطة المقدار ويكون له حدود مشتركة بالعرض وإن كان متصلاً بالذات بعيني آخر من الاتصال. وقيل: المتصل بالذات هوالصورة الجسمية، وماهو بالعرض هوالامتداد التعليمي المسمى بالجسم التعليمي فتدبّر، وقوله: «ليس إلا ماسمية على الاطلاق شيء» ذلك الشيء هوالصورة الجسمية. وقوله: «والمأخوذ ممتداً للقوله: هي المعليمي.

ص ١٢٨ ــ س ٢٩. قولـــه: «اوكــثرة بحســبالمــنى الآخر» اى الكثرة التى تكون بــازاء الوحـــدة المقداريــة لاالــتى تكــون مقابلـــه فلاتحصل كثرة هى مقابل نفس تلك الوحدة. ص ۱۲۸ ــس ۲۵. قولـــه: «بــل نقــول القــابل...» اى بــل بحسب المقدار العرضى اتصــالــه استداد شخصـــى معــيّن غــيرمتغيّر لايزيد عليه ولاينقص و هذاالمقدار غيرما يتبدّل.

ص ۱۲۸ ـ س ۲۹، قوله: «عندالحكماء شخص واحد...» وأما عندالمصنف ـ قسسرة ـ فالهيولى تنجدد كل آن بتجدد الطبيعة لانها متحركة سيالة بجوهرها فكل ماكان من لوازم وجودها و جزء حقيقتها فهى ايضاً متجددة متبدئة آناً فآناً ومنها الهيولى وقيد مضيى في البحيت عين الحركة في الجوهر (ص ۲۲۳ ـ ج ۱ ـ ط ۱) أن للهيولى في كل آن صورة أخرى، ولكل صورة هيولى أخرى.

ص ۱۲۸ ــ س ۳۲، قولـــه: «لايصــــح ثــبوته» أى لايصـــح ثبوت ابهامه. وقولــه: «غيريس» خبر للكون فىقولــه: «قيل كون ذات الــهيولى...»

ص ۱۲۹ ــس ۱۴. قولـــه: «ليســت مــن|لمقــولات الجرّدة بالوجوب...» يعنى أن هذه المعانى لايلزم وجودها وتعقّلـها افتقار الىالمادّة لاأنه يجب أن يكون غير محتاجة إلى المادّة حتى يجب أن يكون بجرّدة لاغير بل بالإمكان أى يكن أن تكون مجرّدة.

ص ۱۲۹ ــ س ۲۶ قولـــه: «وهـــى مــعذلك...» أى الوجود والوحدة وما يلزمهما وســائر الأمور الشاملة كمامر بحسب حقيقتها بريئة عنالماهية لشمولـها للواجب تعالى. وبريئة عنالمائة لشمولـها للمجردات؛ قولــه: والـهيولى، عطف علىالقسمة.

ص ١٣٩ سس ٣٣، قولسه: «وأَسَا هبند...» اى الوجبود والوحدة وسائر الأمور العاصّة. و قوله: «بل يكون يكن لها...» «أى حقيقة الوجود يمكن أن تكون مرتبة منها مجرّدة ومرتبة منها مادية وهذا هو شمول حقيقةالوجود للمراتب.

ص ۱۲۹ ــ س ۳۵. قولسه: «وغسيرذلسك...» أى الواحسد بالاتمسسال والوجسود الجسسمانى ينقسسم إلى اثسنين و موجوديسن وغيرذلسك من الأقسام و صفات الأجسام والمادة كالتحيّز وقبول الإشارة الحسيّة وعدم جواز التداخل مثلاً.

ص ۱۳۰ ـ س ۱۳ قولــه: «يلزم كون ذات واحدة...» اى يلزم كون الجسم باعتبار مادة واحدة أيضا واحداً. وباعتبار كون مادّته متعكدة اشخاصاً متعدّدة. ص ١٣٠ ــس ٥ ، قولـــه: «ومع ذلك فهوينا فيالمقصود...» وذلك لأن المفروض أن المهيولي أيضاً تنعدم.

ص ١٣٠ ــس ١٠. قولـــه: «بــل إنمــا يتهــيأ لشـــىء...» أى لايقتضـــى ولايتّصف بالذات.

ص ١٣٠ ـ س ١٤، قولــه: «والوحـدة الأولى» أي الوحـدة الشخصـية الدائمـة. وقولـــه: «أوبمــا يقابلــهــا» وهــوالكــثرة الانفصالية، فاذا طرء عليها الانفصال زال عنها الوحــدة الاتصــالية أي الوحــدة الاتصــاليّة التي منجهة الصورة. وقولــه: «فان وحدته الاتصالية هي عين وحدته الشخصية» فاذا طرأ عليه الانفصال زالت وحدته الشخصية.

ص ١٣٠ ـ س ٢٤، قولــه: «لضعف الوحدة فيها« اي فيالهيولي، وضعف الثبات والوجود فيهما اي فيالحركة والزمان.

ص ١٣٠ ــس ٢٧. قولـــه: «مــن لــوازم نفىالكثرة» لعلَّ مراده أن وحدتها ضعيفة بحيث يمكن أن يقال إنها ليس لمها وحدة.

ص ١٣٠ ــس ٣١. قولـــه: «في ذكسر مـنهج أخــر...» وذلـك المنهج هومنهج الفعل والقوَّه لاتبات المهيولي يسمَّى ببرهان القوة والفعل.

ص ١٣١ ـس ٣، قولـه: «فيكون فيه ايضاً قوة...» اىفيكون فيه أيضاً امكان أنيكون محلاً لاأنه وجب أنيكون محلاً لـه.

ص ١٣١ ــ س ۴، قولسه: «ففيه مايقبل المتصل ايضاً...» أي في الجسم يكون شيء هـومحــلَ المُتَّصل لابنحو الوجوب بل على سبيلالامكان. واعلم انه قال ــ قدَّسسر". ــ فىتعلىقة علىالـهيات الشفاء: فجوهريته الاتصاليَّة شيء واستعداده للأشياء شيء آخر فغمىالجسم الجوهس المتصل وفسيه قموة همذاالمتصل لأن فيهقوة الانفصال لأنّ القوّة عملى الشميء قموة عملي مايقابلسه، وكذاامكان الشيء يستلزم امكان مايقابلمه إذلوكان أحدهما ضرورياً كان مقابلــه ممتنعاً لاممكناً وقد فرضناه بمكناً هذاخلف.

ص ١٣١ -س ١٧، قوله: «وهذه الحجة...» هذه الحجة اشارة إلى يرهان القوة والفعل، والحجّة السابقة اشارة الى برهان الفصل والوصل. ص ۱۳۱ ــس ۱۸. قولـــه: «وفــيها أجــات مــن.وجــوه...» هــذه الأبحاث الأربعة مذكــورة ايضــاً فىتعليقات المصنّف على إلــهيّات الشفاء (ط ۱ من الرحـلى ـــمن ص ۴۰ إلى ص ۶۲) والمراجعة اليها تزيدك بصيرة فيها فراجع.

ص ١٣١ ـ س ٢٠، قول. «قلمنا هو بعين عود الى الحجة السابقة ... » فإن مبنى الحجة السابقة على أن الجسم لوكان هو محض الاتصال الجوهرى لم يصلح أن يكون قابلاً للانفصال فلزم أن يكون القابل أمراً آخر وراء الاتصال الجوهرى وهي الهيولى، وبناء هذه الحجة على أن الجسم بالفعل فلا يصح أن يكون بالقوة لتضادهما فيحتاج الى أمر آخر هوالهيولى فالحجتان مبناهما على نقابل أمرين هما الاتصال والانفصال أوالفعل والقوة واستحالة اجتماع المتقابلين بالذات منجهة واحدة.

قولمه: «وهمى شىء متحصل بالفعل» الضمير راجع الى القوة» فى قولـه: «وان قلتم إنه اذاكانت القوة حاصلة للاتصال.

ص ١٣١ ـ س ٢٤، قولـه: «هوبعيمنه منشأ تلك القوة...» بل منشأ تلك القوة ومنشبأ اتصاف ذلك الحامل بتلك القوة عدم شىء آخر عنه أواشياء اخرعنه. وقوله: سواء كانت لها صورة وجوديمة كالسواد والبياض، أوكانت أمراً انتزاعياً كالفوقية والتحتية.

ص ۱۳۱ ـس ۳۴. قولــه: «فلابدلـه من مبده...» أى فلابد لذلك الشيء من مبدء لانتزاع تلك الحيثية ومنشإ لحصولها.

ص ۱۳۲ ـس ۱، قوله: «أن يكون له ...» أى أن يكون لشخصه اولنوعه اولجنسه. ص ۱۳۷ ـ س ۱۲، قوله: «وهكذا الى أن ينتهى ...» دفعاً للتسلسل في الموادّ.

ص ١٣٢ ــ س ١۴، قولــه: «بــل بـأن يكــونُ لازماً لماهية القابل» أىيكون نفس القسبول لاشــيئاً لـــهائية القابل، أىيكون نفس القسبول لاشــيئاً لـــهائية المقال صفة القابلية شــيئاً عــلىحـــدة يحكــم أن ثبوت هذه الصفة لموضوعها يكون مسبوقاً بقابلية أخــرى وهكـــذا الى أن يسنقطع الاعتــبار. وقولـــه: «كسائر خطرات الأوهام المتكررة» كمــافى الوجــود والوحــدة فإنَّ الوهم يعتبرللوجود وجوداً آخر، وللوحدة وحدة أخرى

ص ١٩٢١ ـ س ١٣٤، قوله: «والجواب عنه أن النفس الانسانية وأمثالها...» أى وأمثالها من ١٩٢١ قوله وحاصله أن فذا الجواب على مذاق القوم وحاصله أن كل شيء له جهتا قوة و فعل يلزم أن يكون مادياً، ولكن كون الشيء مادياً أعم من أن يكون الشيء حالاً في المادة ومحستاجاً إليها في ذاتها، أو متعلقاً بها ومحتاجاً إليها في فعله، وهذا النحو من القوة لاينا في التجرد؛ وأما على مذاقه قد سرة فالقبول في النفس غير القبول الذي في الهيولي في أن القبول في النفس هوكونها قابلاً للاشتداد ومعناه أن غير القبود ينزول ويحدث بنحو الاتصال التدريجي وجود آخر واجداً للمرتبة السابقة بنحو أعلى وأشرف ولاشك أن القبول بهذا المعنى غيركونه موجوداً فلا يلزم اتحاد جهة العدم بجهة الوجود.

ص ۱۳۲ ــس ۲۹. قولسه: دو السسرّفيه أن النفس في اول تكونها...، قد تقدّم أن المنفس مجـرّدة مــاديــة كــالحق سبحانه ــط ۱ من الرحلي ــج ۱ ص ۲۰۱ ــ من عرف نفسه فقد عرف رته.

ص ۱۳۲ ــس ۳۱، قولـــه: «الــذي هــوبالفعل منجيع الوجوه...» ولاتصدر القوة عنالفعلية المخصة.

ص ۱۳۳ ــ س ۱، قولـــه: «وبهـــذاالأصــل يــندفع شبهة التنوية» لما علمت من أن الشرور كلــها يرجم الى جهة الامكان والنقص.

ص ۱۳۲ ـ س ۵، قولمه: «البحث التالث النقض بوجودالعقول...» قال المصنّف ـ قدسّسرة ـ في تعليقة على المهيات الشفاء والجواب أن القبول هناك ليس مقابل الفعل فمانالهذى هومقابل الفعل هوالقبول بمعنى الاستعداد الذى لايجامع الفعل ففاعليّة العقول بنفس وجوداتها الفائضة عليها من المبده الأعلى من غيراستعداد فالمفالطة هناك باشتراك الإسم. قولمه: «والجواب أن انفعالها عما فوقها ليس...» أى فالمراد أن وجودها ينفعل عما فوقها أن وجودها حاصل و مفاض عما فوقها. قولمه: «بخلاف

الآخر» وهو مطلق الائصاف.

ص ١٣٣ ـس ١٣، قول، «وذلك المدعى...» هذامن كلام المصنف قدسسرم.

ص ۱۳۳ ــ س ۱۵، قولــه: «الى قــابل تكــون الجهــتان فــيه حقليتين» اى باعتبار العقــل. قولـــه: «والثانى بأناتقول...» اى ثانى الأمرين. وقولــه: «بل كنسبة النوع البسيط الى...» كالأعراض فائها ليس لأجناسها وفصولـها منشأ انتزاع في الحارج.

ص ١٩٣٧ ـ س ٢٠، قول عنه هوارفع من المادة » وهو رب آانوع قول ه: «يرجع الى الاختلاف بين مباديها القريبة » وهمى العقول العرضية المسماة برب النوع والمثل الاختلاف بين مباديها القريبة » وهمى العقول العرضية والنوعية. وقول ه: «و الاخلاطونية. وقول ه: «إن قبلت الدوام الشخصي » كالأفلاك وحدته المحمية » أى وحدته الاحد أن يقول ... » أى لأحد أن يقول على سبيل المجسمة. وقول ه: «ثم لا يبعد لأحد أن يقول ... » أى لأحد أن يقول على سبيل الاعتراض.

ص ١٣٣ ـ س ١٠، قول. «وإذاًأرّم...» وفي نسخة وإلاّلزم.

ص ۱۳۴ ــس ۱۳. قولسه: «عسلى أن الحمقـائق...» هـــذاالكلام يحتاج الى تأمل و سيأتى أيضاً فىآخر الفصل الذى بعدالفصل التالى من.هذاالفصل فتأمّل.

ص ١٣٣ ـس ٢٧، قولسه: «حسق أن منزعم أن الشجر...» سيأتي تفصيل الكلام في ذلك في الفصل السبايع سن الفن الرابع من هذا القسم من الكتاب: «فصل في أن تقويم الصورة الطبيعية للجسمية...» فاعلم أن للجوهر معنيين أحدهما هو الجوهر فقط وبشرط لا وهسوالمادة، والآخر هو الجوهر المنبسط المتوسع الذي يكن أن يكون مع المعاني لآخر هسولا بشرط وهو الجنس فاذازال الفصل يزول الجوهر بمعني الجنس، والذي يكون باقياً هو المسجر يزول الجوهر الممند النامي الذي هو معني الجوهر الممند النامي الذي هو معني الجوهر المهند على الجوهر المهند عني الجوهر المادي.

صُ ١٣٣ ــ س ٣٥، قولسه: «فىذكـر مَـاتجشّمه بعض المتأخرين...» يُكن أن يكون نظـر هذالمحقّق إلى الـهباء ومايناسبه ويسانحه فى الناسوت و ذلك لأنّ الحركة الوجوديّة دوريـة والعـوالم مـتطابقة رقـيقةً وحقـيقةً، والبحث عنالـهباء يطلب فىالباب السادس من الفتوحات للشبيخ الاكبر محيى الدين؛ ولم يحضرنى كتاب ذلك البعض من أهل التحقيق، والله تعالى أعلم.

ص ١٣٥ ــ س ٢٦، قولــه: «لأن حقيقـتها كحقـيقة الأعراض...» قدمرّ كلامه فيه في آخرالفصل الأسبق أيضاً، وكماقلنا آنفاً إنه لايخلو من تأمل.

ص ۱۳۶ ــ س ٣. قولـــه: «وحلــت الفلكــية» أى الصورة النوعيّة الفلكيّة. وقولــه: «يقتضى الصورتين معاً» أى النوعيّة والجـــميّة.

ص ۱۳۶ ـ س ۲۱، قولــه: «أنّ البذى ذكره...» يعنى أن ماذكره الفخرالرازى من اثبات جوهسر المهميولي ليس بحجة، وأمثال هذه الأقاويل ينبعي أن تسمّي شبهة وأن تعبّرعنها بلفظة إنقلت وأنرابها ثم يجاب عنها حتى تنكشف حقيقة الأمر.

ص ١٣٧ ـس ۶، قولسه: «كالإبداعيات» وذلك لأن المبدعات ليست مسبوقة بالمسادة سبواء كالفلكيّات فان لها مادة بالمسادة سبواء كالفلكيّات فان لها مادة ولكن المسادة لاتكون سبابقة عليها مستعدة لها بل المادة تكون تابعة للصورة متأخّرة بالرتبة عن الصورة أولم تكن لها مادة أصلاً كالمجردات.

ص ۱۳۷ ــس ۱۲. قولـــه: «فــلم يقعـا ولاشــىء مــنهما فىمطلب لم» وذلك لأن المطلــوب مــن مــاهوهوالتصــديق بوجــود الشـىء وهو يحصل بالبرهان فيكون مجهولاً والذاتى بيّنالثبوت فلايحتاج اليه بل هويقع فىجواب ماهو.

ص ۱۳۷ ــ س ۱۵. قولـــه: «لابحســب النــبوت لشـــىء...» أى الذاتي لانكون لــه واسطة فىالثبوت ولا واسطة فىالاثبات، أى بحسبالعلم والخارج لايكون لـــهواسطة.

ص ۱۳۷ ـس ۲۸، قولـه: «لايحتاج الىكون الجسمية...» ناظر الى الطريق التالى الذى ذكره الشيخ في المهات الشفاء فتبصر .

ص ۱۳۷ ــس ۲۹، قولـــه: «طريق آخــر ذكــره الشيخ الرئيس...» ذكره فياواخر الفصــل التانى من المقالة التانية من الـهيات الشفاء (ص ۸۲ بتصحيحنا و تحقيقاتنا عليه؛ و ص ۴۱۰ من ج ۲ ــط ۱ من الـهيات الشفاء و تعليقات المصلّف عليها ص ۶۲.

ص ۱۳۸ ــ س ۲، قولـــه: «الصــورالمكمّلــة للأجــــام...» تلــك الصور هيالصور

النوعـيّة. وقولـــه: «محذوفاً عنها ماعداه» أى أخذ بشرط لا. وقولــه: «واذا أخذ مطلقا عنالحذف واللحوق» أى إذا أخذ لابشرط.

ص ١٣٨ ـس ١٣، قولسه: «بعدائباتها» اى بعدائبات المهيولى، والظرف أعنى قولسه بعدد اثباتها متعلق بفعل ذكرهما فىقولسه ذكرهما الشيخ. وقولسه: «أما الأول» اى الطريق الأول لميأت بالموصوف لقرب العهد وأتى به فىالتانى لبعده.

ص ١٣٨ ـ س ١٨، قول. ه: «لسيلزم اجتماع المتماثلات» إن اقتضست الطبيعة الاستدادية الجوهرية هدفااله الخصوص لخصوصية في الهمل يكرم إما اجتماع المتماثلات إن كانست الصور متماثلة، أواجتماع المتخالفات إن لم تكن كذلك. وينبغى أن يحمل قولسه وكون هيولى واحدة محلاً لجميع الصور على هذا القسم، وإن كان الاقتضاء لخصوصية في الحال أى الطبيعة الامتدادية يلزم كون صورة واحدة حالة في جميع المحال وإن كانت الخصوصية من الحال والحل كلهما يلزم كون كل جسم مركباً من جميع الصور والهيوليات.

ص ١٣٨ ــ س ٣٣. قولـــه: «نعــم هـــذا أنمــا يجوز فىالوجودات...» ككون الانسان آكلاً وكونه لابـــاً وكونه مالكاً و مملوكاً.

ص ١٣٨ ــ س ٣٥، قولمه: «وهـ ذاهمو...» أى الاخستلاف في الوجمودات العرضيّة من حيث الافتقار والاستغناء هوالذي يوهم الخ.

ص ۱۳۹ ـ س ۱، قولسه: «أوجواز عروض...» عطف على قولمه امكان الواسطة؛ أى يوهم لبعض الناس امكان الواسطة أوجواز عروض الافتقار الى شيء لعلّة. وقولم بسبب أمر آخر متعلق بالعروض فىقولمه وأما عروض الافتقار. قولمه: «وكذا عروض الاستغناء عنه ممتنع بعد افتقاره اليه لذلك اى لمامرً ولأن الصورة الخ.

ص ١٣٩ ــ س ٥، قولـــه: «وقد علمت أن جهة...» اى وقد علمت في برهان القوة والفعــل أن جهة الانفعال يتصحّح من المهيولى الأولى فيلزم أن تكون أى الصورة مقارنة لمها أى للهيولى. ص ١٣٩ ـ س ٩، قولـه: «وإن عاق...» الواو وصلية، أي وإن عاق عن ذلك الانقسام عائق طبيعي.

ص ۱۳۹ ـ س ۱۴، قولــه: «مــع وجــودالمــانع...» اى مــع وجود المانع عن القبول هــذاخلــف. قولـــه: «واللازم لبحض الأفراد فقط عارض للطبيعة...» كما أن نفس الفرد عارض للطبيعة.

ص ۱۳۹ ــ س ۲۳. قولـــه: «وإن جــازت القــــمة» الواو وصليّة. قولــه: «كوكب اوتدويــرا وخــارج» خارج اشارة الىالفلك المسمّى بالخارج المركز. قولــه: «وذلك لأن البيان» ذلك اشارة إلى ورود النقض.

ص ۱۴۰ ـ س ۱، قوله: «متعلّقة بهذا المقام» اى متعلقة بتصاحب الهبيولى والصورة.

ص ۱۴۰ ــ س ۵ ، قولسه: «غمير داخلـة فىقــوام ماهيةالجسم» وإن كانت داخلة فىقوام وجوده.

ص ١٤٠ ـس ٢، قول. «فبهذا ايضاً...» اي فبهذاالتوقف ايضاً يتأكّد الخ.

ص ١۴٠ ــ س ٨ ، قولـــه: «في السهيات الشفاء» في اواخــر الفصل التاني من المقالة التانية من المهيّات الشفاء. (ص ٨٣ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۱۴۰ ـ س ۱۰، قولــه: «إلامــادَة واتّصــال فقط» استتناء من قولــه ليس تحصل نوعيّــتها بالشـــىء (ملاّ أولياءالله ره). وقولــه: «إلا باضافته اليه وقَرُّتُهبه» أى إلاّ باضافة شى آخر الىالائتصال و قرن ذلك الشىء الآخر بالاتّصال.

ص ١٤٠ ــس ٢٠، قولـه: «يجب أن يخصص...» خبرلقولـه: أن قول الحكماء.

ص ١٤٠ ــس ٢١. قولــه: «المستغنية عن الموضوع» وان كانت محتاجة الى المحلّ.

ص ۱۴۰ ــ س ۲۳، قولسه: «يـتحقق جوهــر فىالعــالم» اى فىالخارج بلاقيامه الى الموضوع.

ص ١۴٠ ــ س ٢٥، قولـــه: «فلابد من المصير الى أحدالمسلكين الآخرين» أحدهما مساذكــرنا أولاً مسنجهــة القــوة والفعل، والآخرما ذكرناه اخيراً منجهة اتّحاد الأجزاء المقدارية في الماهيّة وفي الأحكام واللوازم وهذا تمّا لاشبهة فيه فتأمّل منه قدّس،سرّه.

ص ١٩٠ ـ س ٢٤، قول الله عن الهيولي الجسمية عن مطلق الصورة ... الهيولي الجسمية عن مطلق التلاثة الصورة ... القيد بالجسمية أغما هو بمناسبة البحث وإلا فالهيولي بأقسامها الثلاثة لا تتمرّى عن مطلق الصورة وأما أقسامها الثلاثة فهي الهيولي الكلية بمنى الهباء وقد عمنون في الباب السادس من فتوحات الشيخ الاكبر ابن العربي. والهيولي بمنى القل المهيولاني في السنة أهل النظر وهي النفس الانسانية وان شئت فعمّمه الى النفس الفلكية أيضاً، والمهولي التي هي محطة النظر والبحث في المقام.

ثم وجدنها سورداً رابعاً لإطلاق الهيولى وهو أنّ الهيولى تطلق على مثال الأشياء أى العمل القدام القدام القدام العمل المسلم القدام الفي المسلم القدام القدام المسلم القدام المسلم القدام المسلم المسلم ولاطلل إلاّ مثال عندالبارى تعالى و ربما يعبرعنه بالهيولى، وربما يعبرعنه بالعنصر الأول.

و اعملم أن الفصل الثالث من المقالة الثانية من المهيات الشفاء فى أن المادّة الجسمانية لاتستعرّى عسن الصورة (ط ١ ـ ج ٢ ـ ص ٣١٢) وتعليقات المصنف عليه (ط ١ ـ ص ٤٥) . ٨٥ من المهيات الشفاء بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

ص ١۴٠ ــس ٣٥. قولـه: «في حيّز مخصوص أملا» أملا أي فيحيّز مطلق.

ص ۱۴۱ ــس ۱. قولـــه: «وقــد كانست فيحيز» الواو للحالية، وقولــه: «وان تكن محسوســـة» الــواو وصلية. و قولــه: «فلم يكن فيها» اى فلم يكن فىالــهيولى ولا فىنفس الهقدار مايه يقع التخصيص بحير دون حير.

ص ١٩١ ـس ٨، قولـه: «فلا تأثير لها إلاّ...» اى لا تأثير للأسباب والمعانى والصفات إلا بمناسبة وضعيّة. قوله: «وأما على الشق الثانى...» عبارة الشيخ في الشفاء هكذا: وكذلك إن كان قبوله المقدار بكماله لادفعة بل على انساطه وعلى أن كل ما من شأنه أن ينبسط فلمه جهات وكل مالمه جهات فهوذو وضع فيكون ذلك الجوهرذا وضع وحيّز، وقيل لا وضع لمه ولا حيّز و هذا خلف. إلهيات الشفاء \_ط ١ \_ج ٢ \_ ص ٢١٣، ٢٩٣.

ص ١٤١ ــ س ١١، قولـه: «يكون جوهراً قابلا» وإلاّ لم يكن المهيولي هيولي.

ص ۱۴۱ ــ س ۱۲، قولـــه: «فيلزم أن يكون عندالتجرّد...» وذلك لأن القابل بالفعل لاينفك عن مقبول بالفعل والاً لم يكن القابل بالفعل قابلاً بالفعل هذاخلف.

ص ١٩١ ـ س ٢٢، قولـ ه: «وكـ ذا حكـ م المقـ دار عندالا تصـ ال... » فـ إنَّ الأجزاء عندالا تصال بالقوة وعندالا نفصال بالفعل.

ص ۱۴۱ ـ س ۲۴ قوله: «طريق آخر ذكره بهمنيار في التحصيل...» ما قله المصنف عن التحصيل هو من الفصل الحادى عشر من المقالة الأولى من الكتاب الثانى من كتب التحصيل في الكلام في نحو وجود الهيولى وأنها لا توجد خالية عن الصورة المسمانية؛ وعبارة التحصيل هكذا؛ «ولا يصح أن تقبل الهيولى صورة لا تقبل الإنقسام، وإلا كانت تلك الصورة ضداً اللصورة الجسمية ضد. ولا يصح أن تكون ماذة الأجسام شيئاً بالفعل و تكون الصورة الجسمية من اعراضها اللازمة فإنه إلى كانت إلى المادة من دون الصورة الجسمية اشارة كانت الجسمية ذائية لها لا عرضية لها، وخارجة عن ذائية لها لا عرضية لها، وخارجة عن ذائها، وإن لم يكن اليها اشارة لزم من الحالات ماذكرنا، ...» ـ ص

ص ۱۴۱ ــ س ۲۶ قولــه: «طريق آخـر...» والعبارة فينسخة أخرى منالأسفار فىمكتبتـنا عندنا هكذا: «لما تقرّر عندهم أن مصحّح القسمة الخارجية فىالمقدار هوالمادة باستعدادها فلوفرض تجرّد الـهيولى عنالصورة لما صحّت القسمة الحارجية فىالمقادير و بطلان التالى كبيان الملازمة بيّن فالمقدم كذلك.

ص ۱۹۱ ــس ۳۴. قولسه: «يخسرج المسادّة الثانسيّة كالجسم مثلاً...» فانه لبس قوّة الوجود بما هي بل قوّة كمال الوجود.

ص ۱۴۱ ـس ۳۵، قولسه: «طريق آخر لوجاز للهيولى...» هذاالطريق ملخص ماذكره الشيخ الرئيس في الفصل الثالث من المقالة الثانية من الهيات الشفاء جذه العبارة: «يعنى اذا توهم تجريد صورة جسمية عن هيولاها، ثم قسمت تلك الصورة بقسمين و بعدالقسمة توهم تجريد كلّ صورة من القسمين ايضاً عن هيولاها فلابد من التخالف

والامتياز بين الهيوليين: هيولى الصورة الجردة قبل القسمة، وهيولى كل واحدة من صورتى القسمين؛ ولا يصع تخالفهما في الماهية والوضع والمكان وغيرها إلا بحسب المقدار واثما المقدار للصورة الجسمية وقد فرض تعرى الهيولى عنهاهف. (الهيات الشفاء على ١٠ على ٩٠ على ۴١٥ . (الهيات الشفاء على ٩٠ على ٩٠ على ١٠ على

ص ۱۴۲ ـ س ۱، قولـ ه: «ولـ يس لهما مقـ دار...» الـ واوحالية، وبحسب المقدار متعلق بقوله يخالف.

ص ۱۴۲ ـس ٥، قوله: «فيكون حكم وجودالشيء...» الشيء هوالمقدار. ص ۱۴۲ ـس ٩، قوله: «وليس جزء محمولاً عليها» اي الجنس والفصل.

ص ۱۴۲ ــ س ۱۱، قولـــه: «محــتملةالقوام...» أي مستقلّة القوام. قولــه: «فهو وجه مــبائن لماهيــتها...» اى بحســـبالحنــارج. وقولــه: «لأن كلّ ما يلتفت اليه» تعليل لقولــه: فكلّ مايحصل منها فى الذهن.

ص ۱۴۲ مس ۲۵، قوله: «دون نقصان الماهية الخارجية لها» اى للصورة.

ص ۱۴۲ ـ س ۳۱، قواله: «فصل فى كيفية المتلازم بسين الهيولى والصورة» راجع الفصل الرابع من المقالة الثانية من إلهيات الشفاء (ط ١ من الرحلى ـ ج ٢ ـ ص ٢١٧) وتعليقة المصنف صاحب الأسفار عليه (منط ١ ـ ص ٧٢).

ص ١٤٢ ــس ٣٥. قولــه: «أما الأولى» أى علاقة التضايف وهي غير ثابتة.

ص ۱۴۳ ـ س ۳، قول ـ د «لك ن الك لام في نفس حقيقة ...» اى في نفس حقيقة كل منهما ومصداقه, قول به: «وأما التانية ...» أى وأما علاقة العلّية والمعلولية فهى وان كانت الخ. وقول ـ د «هدوكون الشيئين بحيث ...» أى كونهما متكافئين. قول مه: «فالثانى فاسد» وذل لا ستلزامه الدور المحال. وقول ـ د «معنى الاستلزام فى الثانى فى الآخر أى فى التأخر أى فى المتلزام من المتلازمين. وقول مه: «ثم الشق الثانى ايضاً ...» أى لا يكونان متكافئين.

ص ۱۴۳ ــ س ۱۸، قولــه: «وكـذا مايشــتمل علـيها» كـلمة مــااشارة الىالجـــم، وضــمير علـيها راجـع الىالمــادّة. قولـــه: «والــتالى محــال» والــتاهى هواستفناء المادة فىوجودهــا. قولـــه: وهومحال. وذلك لمامرٌ منأن المادة أمرعدمى والعدمى لايكون علةً

للوجودى.

ص ۱۴۳ ـ س ۲۵. قولـــه: «واســتحالة التسلسل مطلقاً» أىسواء كان في المادّيات أوفي المجرّدات.

روي بيردك.

ص ١٩٤ - س ٣، قوله: «ثم الصورة على ضربين...» اعلم أنّ الصورة الجسمانية على ضربين صورة لا تفارتها المادة الخ (تعليقاته على الشفاه - ط ١ من الرحلى - ص ٧٧) والضرب الأول هيها على الضرب الثانى في التعليقات، والثانى أولها، فقال في بيان الضرب الثانى هناك و أى الأول هيها -: وأما الضرب الثانى من الصور القابلة للفساد التى تفسد و تبقى المادة فلا يتصور كونها علة مطلقة أو واسطة للهيولى وذلك لأنها لوكانت وحدها علية مطلقية أو واسطة لكانت تعدم المادة بعدمها فتكون للصورة المستأنفة مائة أخرى توجد عن هذه الصورة المستأنفة الخ، فراجعها في تصحيح الكتاب وتوضيح المطلب؛ فكلمة ما في قوله: «مابه تقوم المادة» مفعول للمعطى، ومن الصور بيان الما.

ص ۱۴۴ ـ س ۱۷، قولمه: «وكونهها صادة عين كونها مادة للصورة في الوجود...» فميكون تركيبهما تركيباً أتحادياً الانضمامياً كماذهب اليه المشائون. قولمه: «وأما الضرب السانى من الصورة التي تلزم المهيولى أبداً» وهي كالصورة الفلكية. قولمه: «إلا ماشاءالله من التجدد والانتقال...» هكذا عبارته في تعليقاته على الشفاء حاط ١ ـ ص ٧٧ ـ ، وكذا في نسخة مخطوطة من التعليقات الموجودة عندنا. وقولمه: «معاتفاقهما في الطبيعة...» اي معاتفاق هذه الصورة وغيرها.

ص ۱۴۴ ــ س ۲۲ قولـــه: «وإلاّلمــا كــان وجودهــا...» أى وإن لم يكــن ذلــك التشخّص بعوارض انتعاليّة لماكان وجودها في مادة الخ نتبصر.

ص ۱۴۴ ـ س ۲۴. قولسه: «فسيلزم مسن هساتين المقدّستين...» المقدّستان إحديهما تشــخص الصــورة بالـهــيولى. والأخرى تقدّم الصورة عليها بالوجود فلوكانت الصورة علّــة ايجاد الـهيولى لسبقتها بالوجود لأن الإيجاد فرعالوجود والوجود إمّا عينالتشخص كمــا هــوالحــق أومساوق لــه وكان تشخّص الصورة بالـهيولى فالـهيولى متقدّمة على تشمخُص الصدورة المستقدّم على وجودها إن قلنا بالمساوقة المنقدّم على ايجادها السهيولى فسيلزم كسون السهسيولى سسابقة عسلى نفسها بمرتبتين احديهما مرتبة التشخّص والوجود، والأخرى مرتبة الإيجاد فكيف تكون الصورة علة مطلقة أوآلة مطلقة لقوام السهيولى؟

ص ۱۴۴ ــ س ۲۶، قولـــه: «وان كانـت لـهاجهــة جامعــة...» تلك الجهة الجامعة هىالوحدة النوعية.

ص ۱۴۵ ـ س ۳. قولـه: «بحسبالذات» «ای لابحسبالزمان.

ص ١٤٥ ـ س ٩، قوله: «في كيفية كون الشيء الواحد بالعموم...» أراد بالواحد بالعموم...» أراد بالواحد بالعموم الصورة، وبالواحد بالعدد الهيولي، ثم النظر الأصيل في هذا الفصل هوأن الوحدة تساوق الوجود فالواحد بالعدد أقوى من الواحد بالنوع فكيف يكون الضعيف علّة فاعلية للقوي؟!

ص ١٣٥ ـس ٩، قولسه: «وتحقّق أن الصورة ليست مع الهيولى في درجة واحدة...» راجع في ذلك الفصل الرابع من المقالة الثانية من الهيّات الشفاء، وتعليقات المستق عليها حط ١ ـ ص ٧٩.

ص ١٩٥ - س ١٩٥، قولد: «ولعلَّ تقول كيف يصح في فتوى العقل...» الفصل الرابع من المقالة الثانية من إلهيّات الشفاه: ولكن لقائل أن يقول إن مجموع ذلك العلّة والصورة ليس واحداً بالعدد الحز وقال المصنف أعنى صاحب الأسفار في تعليقته عليه (ط ١ - ص ٧٩): و مبنى هذا الاعتراض على أن العلّة الموجبة للشيء يجب أن يكون أقوى تحصلاً و آكد وجودواً من ذلك المعلول، وأن الوجود والوحدة متلازمان و متساوقان في القوي والضعف فالواحد بالعدد أقوى وحدة من الواحد بالنوع وهو من الواحد بالجنس التعيد، وكذلك الوجود الشخصى أقوى من الوجود النوعي وهيو من الوجود الجنس فحينئذ لقائل أن يقول: إذا كانت الصورة لابعينها علة المهيولي وهيى واحدة بالعدد يلزم من ذلك أن بصير الواحد بالعموم علة للواحد بالمدد وهيو باطل والالكان المعلول أقوى وجوداً من العالم وذلك معلوم البطلان، ويكن الجواب عنه بوجهين الج

ص ١٩٥ ــ س ٢٧. قول. «فهو علّة لماهو كذلك» اى لما هوواحد بالعدد. و قول. « هوانسيهما منا خطر بسبال الراقم... » الفرق بينالوجهين أنّ الوجه الأول جعل علّة قوام السهيولى مؤتلفة من الأصل المفارق والطبيعة المرسلة كائهما ذات شخصية واحدة بالعدد فهيذه العلّمة الواحدة بالعدد وهو المهيولى ولذا قالوا إن الصورة شريكة للعلّة والشركة قليلة المئونة؛ وهذا ماذهب اليه المشاء.

وأمّا الوجه النانى فهوأن المعلول لمّا كان لفاية ضعفه قوة محضة غيرمتميّن الذات كفى أن يكون الواحد بالنوع والعموم وحده علّة لم؛ نهاية الأمرأته في وجوده وعلته مفتقر إلى الأصل المفارق. وخلاصة الأمر أن صدر المتألهين غيرقائل بالشركة أعنى كون الصورة شمريكة للعلّة كماذهب اليه المشاه. ثم انه \_ قدّس سرة \_ بناء على الحركة في الجوهر قائل بأنّ للهيولى نحويسن من الوجود أحدها زمانى مبهم متصرم، والآخر دهرى ثابت متسخص، وكذلك للصّورة فالصورة المبهمة علّة للهيولى المبهمة، والدهرية العدديّة الشخصية للهيولى الشخصية كما سيجيئ تفصيله في قوله الآتى: بحت و تفصيل الح؛ وراجع تعليقاته على الفصل الرابع من المقالة الثانية من إلهيات الشفاء ايضاً \_ ط ١ \_ ص

ص ۱۳۵ ــ س ۲۷، قولـــه: «فواحد بالعدد علَّة لما هوكذلك» اى فواحد بالعدد علَّة لما هو واحد بالعدد.

ص ۱۴۶ ـ س ۱، قوله: «من الصورة» أى من جهة الصورة، قوله: «بحث و تحصيل...» قال المصنف في تعليقة من تعليقاته على الفصل الرابع من المقالة الثانية من المهيات الشفاء (ط ۱ ـ ص ۸۱): وهاهنا بحث وهو أن لقائل أن يقول: إن تشخص الصورة سيمًا إذاكانت طبيعة نوعية متكثرة الأشخاص لابد أن يكون بالمادة فيتلك المادة إن كان تشخصها بذاتها يلزم كونها أمراً متعبناً بالفعل وهو محال، وإن كان تشخصها عادة أخرى يصودالكلام إلى كيفية تشخص مادة المادة فيتسلسل، وانكان تشخصه بالصورة بلزم الدور. فليعلم أن معنى تشخص الصورة بالهيولى الخ. ثم أفاد بهدما أجاب عن البحث كما في الكتاب بقوله: فالهيولى باستعدادها علّة قابليّة المصورة بعدما أجاب عن البحث كما في الكتاب بقوله: فالهيولى باستعدادها علّة قابليّة المصورة بالمحدد

الشخصية والصورة بنفسها لابشخصيتها علّة فاعلية لنشخص المهيولى. وأما الصورة بشخصها فهي علة لكون المهيولى جوهراً خاصاً متشخصا بالفعل غيرجوهريتها الناقصة و تشخصها السناقص المستمر فلايلزم الدور لاختلاف الجهة \_ انهى كلامه قدّس سرّه ملخصاً \_..

أقسول إنسه يعمنى أنا نحتار الشق الأخير من الشقوق الثلاثة ولايلزم الدور وذلك لأنّ الصورة كسالها وجود زمانى وهوالمتصرّم المتجدّد الإبهامى الفيرالقارّ فى العين. ووجود دهرى ثابت محيط على الزمانية كذلك للهيولى فالصورة بوحدتها الإبهامية الزمانية علة للهيولى المبهمة الزمانية اى لجوهريّها الناقصة وتشخصها الناقص السستمّر، وبوحدتها الدهريّة الشخصيّة علة للهيولى الشخصية أى لكون الهيولى جوهراً خامساً متشخصاً فسلم تكسن الصورة النوعيّة المبهمة علّة للهيولى الشخصيّة أولاً ولايلزم الدور بين تحقّق الشخص ثانياً؛ ولا يخفى عليك أن هذا التحقيق الأنيق مبن على الحركة في الجوهر.

ص ۱۴۶ ـ س ۲۳، قولــه: «فالأمرهاهنا بالعكس منذلك...» وذلك لأن رفع العلّة موجب لرفعها؛ وأما موجب لرفعها؛ وأما الهيولي والصورة فلمّا كانت الصورة علّة قوام الهيولي والهيولي معلولة لها و معذلك كانت كل واحدة منهما علّة للأخرى على الوجه الذي علم فرفع المعلول أي الهيولي أيضاً كان موجباً لرفع الصورة لأنها معلولة للهيولي بوجه وإن كانت علّة لهابوجه آخر، ولهذه الدقيقة قال قال وتسسره ..: فالأمرهيهنا بالعكس.

ص ۱۴۶ ـ س ۲۷، قوله: «ذهب الحكماء المشائون...» راجع تعليقات المصنف على الشفاء (ط ١ من الرحلي ـ ص ۶۹).

ص ۱۴۶ ـ س ۳۱، قولد: «فصل في اتسباتها مسنجهدة مبدئيستها...» راجمع شرح المصنف ـ قدس سرة ـ على المهداية الأثيرية (الطبع المجرى ـ ص ۶۵).

ص ۱۴۷ ــس ۱. قولـــه: «ونعــلم بالضرورة ايضاً...» عطف علىقولــهالمقدم: «لائاً نعلم أن للأجــسام آثاراً مختلفة» أى ولأنا نعلم بالضرورة أيضاً أنّ الخ.

. ص ۱۴۷ ـس ۱۶، قوله: «من السوفسطية» المنكرين للألوهية. ص ۱۴۷ ــس ۱۸، قولـــه: «لم لایجــوز أن تکــون تلك المبادی...» إن شئت فراجع شــرح المصــنّف علىالــهداية الأثيريّة ــط ۱ منالهـجرى ــص ۶۷. قولــه: «و ليست بصورة جوهرية» بل منالكيفيّات.

ص ۱۴۷ ـ س ۲۷. قوله: «على أن الطبيعة...» أى الصورة النوعية لايجوز الخ. ص ۱۴۷ ـ س ۲۶. قوله: هو شرط كونها...» الواو حالية.

ص ۱۴۷ ــ س ۳۲، قولـــه: «بعـض الـهيــثات» كالحــركة مــثلاً. وقولــه: «متقدما وجوده علىوجودالبعض» كالحرارة مثلاً.

ص ۱۴۷ ــس ۱۳۴ قولـــه: «وهــوصريح...» اى كلام الشيخ الرئيس صريح في أنّ هذهالامور الخ.

ص ۱۴۸ ــ س ۸ ، قولسه: «فإصا أن يتسلسل...» الضمير فى افعال يتسلسل و يدور وينـتهى يــرجع الى الكـــلام فى قولسه فنــتقل الكـــلام. قولسه: «فعل الطبيعة» اى الصورة النوعــيّة. وقولسه: «مــن باب الحركات» خبران. وقولــه: «فهى واسطة» الضمير راجع الى الطبيعة.

ص ۱۴۸ ــس ۱۳ ، قولسه: «الوجــهالــثانى أنــا لانــــلّم...» شــرحه علىالــهداية الأثيرية: «التانى سلّمنا أن نسبة المفارق الخـــ(ط ۱ من|لحجرى ــص ۶۷).

ص ١٤٨ ــ س ١٤، قولـــه: «بعــد اتفاقهــا فى الجسمية المشتركة...» فلايكون بعض بمــتازاً عن بعض فلامعنى لقولــه لم لايجوز أن يكون للمفارق خصوصية ببعض الأجسام دون بعض.

ص ۱۴۸ ـس ۱۸، قولسه: «لكان عارضاً لجسسمية مخصوصة» لأنها منشساً لاستعداد خاص.

ص ۱۴۸ ــس ۲۷. قولـــه: «يجــوز أن يكــون لــلمفارق جهــات مختلفة...» كالعقل الفقال.

ص ۱۴۸ ـ س ۲۹، قولــه: «أويكـون عـدد المفارقــات كــثيرة...» تلك المفارقات هى العقول العرضيّة المتكافئة المسماة بأرباب الأنواع. ص ۱۴۸ ـس ۱۳۲، قولسه: «وككتابه المسمّى بحكمة الاشراق...» راجع شرح حكمةالإشراق (ط ۱ من الحجرى ـ ص ۷۶۷)، وشرح المصنّف على المهداية الأثيريّة ـ ط ۱ من الحجرى ـ ص ۶۶. قولمه: «وفينا عن نفوسنا» عطف على قولمه في النبات.

ص ۱۴۹ ــس ۱، قولمه: «وهيئاتها» أىأعراضها.

ص ۱۹۹ ـ س ۱۱، قولمه: «وهمي بمنزلة افلاك نورية...» اى العقول الكتيرة بمنزلة افلاك نورية...» الله قال الذاب عنهم...» افسلاك نوريسة هذه الأفلاك الجسمانية ظلال لأنوارها. وقولمه: «كما قال الذاب عنهم...» الم ليس.

ص ۱۴۹ ــس ۱۶، قولـــه: «وعــدد الفريقين...» أي عددالفريقين من العقول الطولية والمرضية.

ص ۱۴۹ ـ س ۲۰، قوله: «ومنله رتبة الإبداع لجسم» وهو ربكالنوع. ص ۱۴۹ ـ س ۳۵، قوله: «اذكما لايتصور وجود المادة...» أى فيالأعيان. ص ۱۵۰ ـ س ۳، قوله: «مع بقاءالماذّة» فيلزم بقاءالحال بدون الحلّ.

ص ۱۵۰ ـ س ۶ ، قولسه: «غمير منجع» خمبر لقولسه ان الاحستجاج، أى ان الاحتجاج غير منجع.

ص ١٥٠ ـ س ١٦، قولسه: «النوع وهو أثم تحصيلاً» كلمة النوع فاعل يحتاج، والنواو حالية أى والحال أن النوع أثم تحصيلاً، وعلى هذاالسياق قوله: «وهو أضعف تحصيلاً» أى النواو حالية، وكلمة الجنس فاعل يحتاج. وراجع تعليقات المصنف على الشفاء ـ ط ١ من الحجرى، ص ٧١. وقولسه: «مخصصات الانواع...» تلك المخصصات هى الأعراض.

ص ۱۵۰ ـس ۲۹، قولسه: «إن التحقيق في همذاالمقام يستدعي...» قال قدّس سرّه في تعلميقاته عملي الشفاء ـط ١، ص ٧١ من الحجري ــ: إن مخصّصات الأجسام والموادّ منها ماهي كمالات تستكمل بهاالمادة وتتوجّه اليها الطبيعة من الوجود الأدني الأخسّ الى الوجود الأقوى الأشرف، ومنها ما هي لواحق غيركمالية الخ، فراجع.

ص ١٥١ ــ س ٨ ، قوله: «قاعدة عرشية إذا تركّب...» قدذكر تلك القاعدة

السامية العرشية فى تعليقاته على إالهيات الشفاء (ط ١ من الحجرى ـ ص ٧٧). ومن هذه القاعدة بين جوهرية النفس في الفصل الثانى من الباب الأول في علم النفس من هذا الكتاب أعنى الأسفار الأربعة حيث قال فى آخر الفصل: وقد سبق في مباحث الصورالنوعية مايدل على جوهرية منا هذه المبادى من القاعدة التى وضعناها في هذا الباب فليراجعها من اختلجت في صدره بعد دغدغة.

ص ۱۵۱ مس ۱۷۰ ولسه: «نصل فی ایسراد منهج ثالث...» راجع شرح المصلف عملی المهدایة الأثیریة (المنهج الثالث منجهة كونها مقومة لماهیّات الأجسام ـ ط ۱ من الحجری ـ ص ۷۰).

ص ۱۵۱ ـ س ۱۸۸ قولسه: «تقريسره أنالصور اذا تبدّلت في الأجسام...» قد تقدّم تفصيل البحث عبن ذلك في الفصل الثالث من الفني من هذا الجلّد في المقولات واحوالها حيث قبال: «فيان كملّ مالا يتبدّل بتبدّله جواب ماهو فهو عرضي بمني عميل خارجي لاأنه عرض بمني المفتقر في تقوّمه الى الموضوع الح. قولمه: «وإلاّ لكان المجوهر...» أي وان لم يكن جوهراً لكان الجوهر متحصل الحقيقة من عرض.

ص ۱۵۱ ـ س ۲۰ هولسه: «والبحث علميه نيابة...» هـذاالبحث مناقضة على الاستدلال المذكور، وسيأتى فىالفصل التالى للفصل دفعها حيث يقول ــ قدّسسرة ــ: فصل فىدفع المناقضة التى ذكرت على الاستدلال بالمنهجين الأخيرين فانتظر.

ص ۱۵۱ ــس ۳۱ مولـــه: «فــان ذلك التقوم...» اى ذلك التقوم المذكور فىالضّابط. وقولـــه: «لايجــوز أن يكــون مقــوم حقــيقة الحــلّ» أى حقــيقة الحلّ وماهيته. وقولــه: «تقومالوجود لاالحقيقة أى لاالحقيقة والماهية».

ص ۱۵۲ ــ س ۲. قولـــه: «مــا أرانالله من برهانه...» وهو أن الصّور النوعيّة ليست بجواهــر ولاأعــراض بــل هــى محــض الوجــودات الحناصّة؛ وقدمرّ هذاالمطلب السّامى في هــذاالكــتاب غــيرمــرة، وســيأتى فيذيل الفصل الآتى فيدفع المناقضة المعنون بقولــه: تحصـيل عرشــى؛ وراجمع أيضاً تعليقات المصنّف علىالشفاء ــ ط ١ منالرحلى ــ ص ٧٣. ص ۱۵۲ ـس ۴. قولــه: «منهج رابع فىهذاالمرام» اى منهج آخر لاثبات جوهرية الصــورة النوعــيّة. وقولـــه: «وهو أن هذه الأمور» يعنى أن الصورالنوعيّة أجزاء الجوهر النوعيّة الح.

ص ١٥٢ ــ س ٤ ، قولمه: «وللخصم أن يقول...» كلام الخصم على سبيل الاستفهام مناقضة على الاستدلال، وسيأتي دفعها في الفصل الآتي.

ص ۱۵۲ ــ س ۱۰، قولـه: «ثم لايخفي أنك...» هذااشكال آخر.

ص ۱۵۲ ــ س ۱۳. قولــه: «والمستقدّم بالطبع...» المستقدّم بالطبيع وهــو جوهرية الأجــزاء عــلىالمستقدّم بالطبع وهو الأجزاء علىالشىء وهوالكل متقدم بالطبع علىذلك الشىء.

ص ۱۵۲ ــ س ۱۷، قولـــه: «فقــدا ثبت...» اى فقدا ثبت فىهذه الحجَّة الشىء وهو جوهريّة الأجزاء بما هو جوهرية الكلّ لايثبت إلاّبه أى بذلك الشىء.

ص ۱۵۲ ـس ۳۰، قولسه: «اعملم اولاً أن من الأمور...» وكذا قال \_قدس سرة \_ في شرحه عملي المهداية الأثيرية (ط ۱ من الحجرى \_ ص ۷۰): وأما الذي وضح لدي في هذا البحث هنو أننه من الأمور المتقررة في مدارك المحققين من الحكماء أنه لا يجوز أن يتحصل الخ فراجع.

ص ۱۵۲ مس ۲۲. قولسه: «من مقولة بن مختلفة بن....» منتعلق بقولسه يتحصل في قولمه: لايجوز أن يتحصل حقيقة نوعية.

ص ۱۵۲ ـس ۲۶. قولمه: «ولمهذا حكموا بمأن المشتقات...» عبارته في شرحه على المهداية الأثيرية هكذا: «ولمهذا حكموا بأن مفهومات المستقات كالأبيض والأسود لاحفظ لها من التحصّل النوعي لالتيامها من ذات ما ومبده ونسبة لم يكن مجموعها من مقولة واحدة وامتنعوا عن تجويز...» ـ ص ۷۱ من الطبع الحجري ـ .

قوله: «فيكون قول الكم عليه» أي فيكون حمل الكم عليه لأالطول الخ.

ص ۱۵۳ ـس ۱۰، قولــه: «لأن تلـك المخصّصات» أى لأن تلـك الصور أنما هيمباد الخ.

ص ۱۵۳ ـ س ۱۲، قولـ ه: «أسا قبول من قبال...» هذا دفع المناقضة على المنهج الثالث والمناقضة هي ماعبر عنها بقوله: والبحث عليه نيابة عن القدماء الح كماقد منا. وقد تقدم البحث عن ذلك في الفصل الثالث من الفن الناني من هذاالقسم من الكتاب في المقلولات وأحوالها مسنأن كل منا لا يتبدل بتسبدله جسواب منا همو فهو عرضي بمنى عمول خارجي لا انه عرض بمنى المفتقر في تقومه الى الموضوع الح.

ص ۱۵۳ ـس ۱۸، قولـه: «بحيـث تكـون محـرقة داخلـة...» لانه يتبدّل الجواب بتبدّلها.

ص ۱۵۴ ــ س ۲. قولــه: «واما معنى قولالمثبتين...» دفع المناقضة على المنهج الرابع. والمناقضة هيما عبّرعنها بقولــه: وللخصم أن يقول الخ كما قدّمناه آنفاً.

ص ۱۵۴ -س ۱۵، قوله: «وأسا تجوييز كون جزء الجوهر عرضاً...» إن كان الخصم ممن يسلك مسلك أهلالله في الجوهر والعرض فقوله ثقيل ورأيه سديد، والبحث عنهما يطلب في الفصل الرابع من مقدمات العلامة القيصرى على شرحه على فصوص الشيخ الاكبر (ص ۹۵ - ۱۰۸ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه) وعن شرحه على الفص الآدميى (ص ۲۶۶) و من آخر الفص الشميي من كلام الشيخ الاكبر حيث قال: إن العالم كلّه مجموع أعراض فهو يتبدل في كلّ زمان إذا لعرض لا يبقى زمانين الخ. وقال التيصرى في شرح الفص الآدمى: الأعيان من حيث تعددها وكونها أعياناً ليست إلا عين أعراض شتى اجتمعت فصارت حقيقة جوهرية خاصة الخ؛ و سيأتى كلام الشيخ الاكبر في ذلك في آخر الفن المترى من الثريا، واين الخصم في ذلك أيضاً، ولكن أين الثرى من الثريا، واين الخصم في ذلك المتالك ورائلك المقالات الصادرة من بطنان عرش التحقيق؟ ا

ص ۱۵۴ ــ س ۱۷، قولـــه: «بالتركيب التأليفي...» متعلق بفعل واشتبه عليه حال التركيب.

ص ۱۵۴ ــ س ۲۴، قولــه: «قـدسـبق سنا مـاأفادناالله بالـهامه...» قدتقدم كلامه فىذلـك فىعـدة مواضع منها ماقال فى آخر الفصل السابع من المرحلة الرابعة (ج ٢ ــ ص ٣٣ مـن«هـذاالطـبع بتصـحيحنا و تعليقاتـنا عليه): «وسينكشف من تلك الأصول و مما ص ۱۵۵ ـس ۷. قولـه: «ويقبل حدودًامختلفة» اى ويقبل صوراً نوعيّة.

ص ۱۵۵ ــس ۲۰، قولــه: «وقد اسمعناك مايفى بتحقيق هذاالمقام...» ناظر الى ماأفاده في الفصل المخامس منافئر الى ماأفات واحوالمها حيث قال: «فان قلمت: إذاكسان جعل الجنس والفصل في المركبات واحدًا ــ الى قولمه في المجواب: حستى أن منزعم أنَّ الشجر اذا قطع والحيوان إذامات زالت الجسميّة عنهما بالكلية الخ فراجع.

ص ١٥٥ ـس ٣٤. قولمه: «والجسم الذي يقوّمه الصورة...» تعليقاته ــ قدّسسرة ــ عــلىالشــفاء ــط ١ مــنالرحــلى ــص ٣٤: هاهــنا دقيقة يجب التنبيه عليها وهو أنَّ الجسميّة يمكن أن تؤخذ على وجه الح فراجع.

قولسه: «وقد علمت الفرق بين المعنين» اى الجسم بشرطلا وهوالمسمى بالمادة، والجسم اللاّ بشرط وهوالمسمى بالجنس. قوله: فهذا لجسم، اى الجسم بمعنى النوع هو معنى ثالث غير الجسم بعنى المادة أى الجسم المركب من الهيولى والصورة إذا أخذ بشرطلا بالقياس الى صورة نوعية، وغير الجسم بعنى الجنس أى الجسم المركب من الهيولى و الصورة المأخوذ لابشرط بالقياس إلى صورة نوعية.

ص ۱۵۶ ــس ۱۵. قولسه: «بــالمعنى الــذى هـــومــادة» أى بشرطلا. قولــه: و أما الجســـم الــذى هو محمول...» أى لابشرط. قولــه: «فليس هو واحدًا متفقاً فىالكل» بل يكون فىكل منها حصّة منه.

ص ۱۵۶ ـ س ۳۰، قولـــه: «هــذه الأمــور بالعرض» أى المقدار والوضع ومايجرى جمريهما. وقولــه: «إذليس هذه الأمـور...» أى السواد والحركة وماتشابهما. ص ۱۵۷ ـس ۱۰، قولـه: «جهه قبول الإنقسام» أى جهة حلولها في الجسم؛ 
هوجهة عدم الانقسام» اى من جهة الذات.

ص ١٥٧ ـس ١٥، قولـه: «إلا بحسب المقايسة» أي بالقياس إلى ماهو أشدّ منه وأضعف.

ص ١٥٧ ـس ٣٣، قولـه: «الى سببين مقارنين» أى المادة والصّورة.

ص ۱۵۸ ـس ۱۱، قولـه: «كما قبيل شعراً...» الشعر للشيخ العارف النظامى كما فى الدفسترالخامس من كشكول العلاّمة الشيخ البهائى (ص ۵۴۷ ط نجم الدولة) ونقل منه هذه الأسات:

> اگر صد سال مانی ور یکی روز چه خوش باغی است باغ زندگانی خوش است این کهنه دیر پرفسانه از آن سرد آمد ایس کاخ دلاویسز

بباید رفست از ایسن کساخ دل افسروز گسر ایمسن بسودی از بساد خزانسی اگسسر مسسردن نسسبودی در مسسیانه کمه تسا جسا گرم کردی گویدت خیز

ص١٥٨ ـ س ٣٥، قول ... «الغن الخامس في أنّ نحو وجود الأجسام الطبيعية ... » قدّ تضدّم كلامنا في تعليقة على الفصل النامن والعشرين من المسلك التالث (أى المرحلة السابعة في الطبع الرحلي الحجرى المقدّم) في مباحث القوّة والفعل واحكامهما في أنّ ذلك الفصل هو متن هذا الفنّ من القسم الثاني من الكتاب في المقولات وأحوالها.

ثم اعلم أن المفتاح الشاني عشر من مفاتيح المصنّف \_ قدسُ سرّه \_ في حدوث العالم المسنّف ودشوره؛ وكذلك رسالته في الحدوث تما يجديك في نيل ما أودع في هذا الفن و تصحيح الكتاب أيضاً غايسة الجدوى: وقد صحّحنا الكتاب بالرجوع اليها، ورسائل أخرى مما سمّيناها في حواشي الكتاب، ولم آل جهداً في ذلك وهو تعالى يهدى الى الرشد، والحمد لمه على ما أولينا.

ص ۱۵۹ ـ س ۲۰ قولــه: «إن اصل اللـذّات الحسية...» اعـلم أغا تارة يبحث في صـحف اساطين الحكمة أن الكامل سبب ايجاد العالم و بقائه و كمالاته ازلاً وابداً دنيا

و آخرة، وهذا المعنى ليس بحراد هيهنا؛ وتارة أخرى يبحث أن النفس سبب إنشاء اللذات الحسية وغيرها كما برهن في مبحث اتحاد المدرك بالمدرك وهذا المعنى هوالمراد هيهنا من أن أصل اللذّات الحسية من افاضة النفس؛ والمعنى الأول ماتصدى له الشيخ الاكبر محيى الدين في الفص الآدمى على أحسن وجه واتم بيان. والغرض أن كلام صدر المتألهين قد سرسرة هيهنا راجع الى إنشاء النفس مدركاتها واتحادها بها، واللذّة والابتهاج والألم والقبض وغيرها من نظائرها أغاهى من مدركات النفس و منشئاتها وكلما متحققة في صقع النفس قائمة بها قيام الفعل بفاعله كما مر في مبحث الاتحاد والعلم واللذة والأم.

ص ۱۵۹ ـس ۳۱، قولسه: «سبر آخير قندانكشف...» راجع رسيالة المستف في الحدوث (ط ۱ من الحجري ـ ص ۵۸).

ص ۱۶۰ ـ س ۶، قوله: «كما أنَّ سفسافها...» سفساف بلايه وهيچكاره از هر جيزى و كمار حقير و صنه: إنالله يحمه معمالي الأمور و يبغض سفسافها. (منهي الأرب).

ص ۱۶۰ ــ س ۱۱، قــوله: «مــتروقة فىعيــنها» راق علــيه رَوقاً ـــاز باب نصرــــ: زياده شد بر وى در فضيلت و خوبى (منتهىالأرب فىلغة العرب).

ص ١٦٠ ـ س ٢٧، قولسه: «بقسول الصادع عليه و عبلى آلسه السلام لا تقسوم الساعة...» يما تى معنى الحديث أيضاً في آخر الفصل الثالث من الباب الحادى عشر من كتاب النفس. والحديث مروى في الباب الحنامس والثلاثين من فتن الترمذى عن انس قال رسسول الله \_ صلى الله عليه وعلى آلمه وسلم \_ ؛ لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض الله الله (ط مصر \_ ج ٩ \_ ص ٥٧) ؛ وفي جماع مسلم عن أنس عنه (ص) أيضاً لا تقوم الساعة عملى أحمد يقول : الله الله (ط بروت \_ ج ١ \_ ص ١٩) ؛ ونحمو ما في جامع الترمذى في مسند ابن حنبل (ج ٣ من ط بروت \_ ص ١٠ / ٢٠٠).

ص ۱۶۰ ـ من ۳۲، قولــ ه: «فصل فى اثبات أن كملّ متحرك...» راجع رسالة المصنّف فى الحدوث (ط ۱ ـ ص ۴۰). ص ۱۶۱ ـ س ۲۱، قولمه: «فوإذا تقرر هدذا فنقول: إن لكمل طبيعة حسية الخ. قد نفده تحقيق ذلك المطلب الأعلى والمرصد الأسنى فيالفصل التاسع من المرحلة الرابعة تحست عنوان قولمه تنسيه. فقال: فالحسرى أن يحمل كلام الأوائل على أن لكلّ نوع من الأثواع الجسمانية فرداً كاملاً تامّاً في عالم الإبداع الح. (ج ٢ ـ ص ٨١ من طبعنا هذا بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۱۶۱ \_ س ۳۲، قوله: «وأما ابليس وجنوده وهم اصحاب الأوهام...» تفصيل هـ خاالمطلب السامى يطلب مسالفص الآدمى من فصوص الشيخ الأكبر عمى الدين العمريى. وقوله: لأن الكل من العالين سجود الخ. راجع فىذلك الخطبة الأولى من نهج السلاغة حيمت قال الوصى عليه الصلوة والسلام: ثم فتق مابين السماوات العلى فملأهن أطواراً من ملاتكته منهم سجود لايركعون و ركوع لاينتصبون وصاقون لايتزايلون ومسبّحون لايسامون، لا يغشاهم نوم العيون ولاسهو العقول ولا فترة الأبدان ولا غفلة النسيان الخ.

ص ۱۶۱ ــ س ۱۳۳ قولــه: «ولـيس لأحـد أن ينكر...» ونحوه ما في رسالة الحدوث للمصنف عقد سرة ــ : ولـيس لأحد أن ينكر وجود العشق الخ ــ ط ١، ص ۶۲ فراجع.

ص ۱۶۲ ــ س ۱۴ ، قولسه: «حكمة مشرقية...» راجع رسالة المصنّف في الحدوت، تنوير عرشي: كل هويّة سواء كانت الخ ــ ط ١ من الحجرى ص ۶۳ .

ص ۱۶۲ ــ س ۲۳، قولـــه: «فصل فى أنالقسول بجدوث العـــالم...» رســــالة المصنّف ــ قــدّســــرّه ـــ فى الحـــدوث (ط ۱ مــن/الحمجــرى ــ ص ۶۶): تأييد اعلم أن ماذكرناه وأيّدناه وأوضحناه من حدوث العالم الجسمانى الخ.

ص ۱۶۲ ــ س ۳۱، قولسه: «واعــلم أنالظـنّ...» رســالةالمصنف أيضاً فيالحدوث: «واعلم أن الظنّ بأعاظمالحكماء...» (ط ۱ ــ ص ۶۶، ۶۷).

ص ١۶٣ ـس ٣، قول م: «واعلم أن اساطين الحكمة ... » قبال المصنف في رسالة الحدوث (ط ١ ـ ص ٤٧): خاتمة الرسالة في ذكر أقوال أعاظم الحكماء الأولين واكابر

الفلاسفة السابقين فيحدوث العالم الخ فراجع، (ط ١ منالحجري ــ ص ٤٧).

ثم اعلم أنه قبال الديلمي في كتابه محبوب القلوب (ط ١ من الهجرى ـ ص ١٣): 

«رأيت في كتب السارفين بلغة الروم القديمة وهي اليونانية أن في لفة اليونان كلّ ماكان 
من الأسماء الموضوعة عندهم من أسماء النّاس وغيرهم و آخرهم سين مثل جالينوس و 
قاطيغورياس و اسطوخودوس من اسماء الأدوية فان السين التي في آخر كلّ كلمة 
حكمها في لفتهم مثل التنوين في لفة العرب كقولك زيد وكتاب؛ و الألفاظ التي لا يكون 
في آخره سين مثل سقراط وانالوطيقا وجندييدستر وهي في لغة العرب مثل مالا يتون 
من الأسماء التي لا ينصرف مثل اسماعيل و مساجد و دنانير؛ وقال محمدين زكريا الرازي 
في الحساوى إنه ينطق في اليونانية بالجيم عيناً وكافئاً فيقال جالينوس وعالينوس 
وكالينوس» انتهى.

ص ١٩٣ ـ س ١١، قول. «كانوا مقتبسين نمورالحكمة من مشكوة النبوة» روى الشهر زورى أن ارسطو كان نبياً من الانبياء. وفي آخر توحيد المفضل عن الإمام جعفرين عصدالصادق عليه الصاحة والسلام \_ (البحار \_ ج ٢ ـ ص ٢٧ ـ ط ١ من الكمباني): «وقد كان من القدماء طائفة انكروا العمد والتدبير في الأشياء وزعموا أنكونها بالعرض والانضاق، وكان مما احتجوا بعهذه الإناث التي تلد غير مجرى العرف والعادة كالانسان يولد ناقصاً أوزائداً إصبعاً ويكون المولود مشوها مبدل الخلق، فجعلوا هذا دليلاً على أنكون الأشياء ليس بعمد و تقدير بل بالعرض كيف ما انفق أن يكون.

وقـدكــان ارسـطا طالـيس ردّ علـيهم فقال: إن الذي يكون بالعرض والاتفاق أثما هوشــى، يأتى فىالفرط مرة لأعراض تعرض للطبيعة فتزيلـها عنسبيلـها وليس بمنزلة الأمور الطبيعية الجمارية على شكل واحد جرياً دائماً متتابعاً... الخ.

وان شئت فراجع في البحث عن المقام شرح الفص التاسع عشر من شرحنا على فصوص الفارايي.

ص ۱۶۳ ـ س ۱۴، قولـ ه: «فعسنهم نسالس الملطـ ي (Thales de Milet). 8۳۷ ـ م ۱۱۲ ـ ط ۱؛ (۶۳۷ ـ ۵۴۸ ق.م). وإن ششت فراجع صوان الحكمة للسجستاني ـ ص ۱۱۲ ـ ط ۱؛

ومحسبوبالقلسوب للديسلمى ــط ١، ص ١٣٨؛ ورسالة الحدوث للمصنف ــط ١. ص ٤٩).

ص ۱۶۳ ــ س ۲۴. قولـــه: «ومنها أن العالم العقلى بكلّــه جوهر واحد...» قد تقدّم فىالفصـــل الثالــث مـــن|اطــرف الثالث قولــه: «وهى مع كثرتها و وفورها يوجد بوجود واحد جمعى لامباينة بين حقاتهها اذكلّــها مستفرقة فىبحارالإلــهيّـة.

ص ۱۶۳ ــ س. ۲۶۰ قولـــد: «ومن العجب أنه نقل عنه أن اصل الموجودات الما....» راجع رسالة الحدوث للمصنّف (ط ۱ ــ ص ۷۰). ورسالة النصوص للقونوى (ط ۱ ــ ص ۲۱۰.

ص ۱۶۳ ـ س ۲۸، قولسه: «مسن هسولاه الاعساظم انكسساغورس الملطسي: (Anaxagoras) (۵۰۰ ـ ۴۲۵ ق.م).

ص ۱۶۳ ـ س ۱۳۸ قولسه: «والحركة عبارة عن الفاعلية...» كلام بعيدالغور جداً. راجع رسالتنا في الحركة الجموهرية (الرقم الثالث عشر)، وتلك الرسالة مطبوعة في كتابنا الفارسسي المسمّى بد هكشمي در حركت. و أيضاً قدجعلت تلك الرسالة هي الكلمة ۳۵۱ من كتابنا الف كلمة وكلمة.

ص ١۶٣ ــ س ٣٦، قولـــه: «لعلّـــه أراد بالجسم الأول الموجود الأول...» وسيأتى كلامه فىذلك أيضاً فىالفصل الخامس منالباب الخامس فىسفرالنفس.

ص ۱۶۴ ـ س ۴، قولسه: «ومسن هولاء انكسيمانس...» Anaximene، وراجع رسالة الحدوث للمصنف (ط ۱ من الحجري ـ ص ۷۱)؛ وصوان الحكمة ـ ط ۱ ـ ص ۱۱۳).

ص ۱۶۴ ـ س ۱۴۴ قلس، هوانباذقلس الحكمة وكبرائها انباذقلس، هوانباذقلس ابين ماتن Empedocle fils de Meton وجاء في تاريخ الحكماء للقفطى ابيذقلس ص

ص ۱۶۴ـ س ۱۷، قولــه: «اشرنا اليه فيرسالة انبات الحدوث» ط ١. ص ٧٣. و قولــه: «والى هـذاللذهب مال بعض العرفاء الكاملين» هوالشيخ الاكبر محيىالدين كما صرّحبه فيرسالة الحدوث ط ١ منالحجري ــص ٧٣.

ص ۱۶۴ -س ۲۳، قوله: «فيسمح البارى على العقل» أي يجود عليه.

ص ۱۶۴ ـ س ۳۰ قولـ ه: «ومن هولاء فيناغورس...» Pythagore أخذالحكمة عن اصحاب سليمان بن داود النبيّ عليه السلام بمصرحين دخلوا اليها من بلاد الشام كما في تاريخ الحكماء للقفطي ـ ص ۲۵۸. كان من العلماء الزهاد في الدنيا كما في صوان الحكمة ص ۱۹۶ نامي ترين حكماى باستان فيئاغورس است معاصر كوروش و داريوش هخامنشي ـ سير حكمت در اروپا. ص ۶۲ ـ ط ۱ من محبوب القلوب للديلمي. ترجمه تاريخ الحكماء قفطي ـ ص ۳۵۸: Phithagoras de Samos: «۵۵

ص ۱۶۵ ــس ۷. قولـــه: «زينون الشاعر» زينون وهما اثنان Zenon اكبر و اصغر إلا أن تمييز كلاميهما متعذر. صوان الحكمة ص ۱۲۳۵. ۱۰۹.

ص ۱۶۵ ـ س ۱۷، قولسه: «ستراط الحكيم...» Socrate, Sokratis، من ترجمة تباريخ الحكمناء للقلطسي: ستقراط الحكيم أبوالفلاسفة القدماء ـ ص ۱۲۴ من صوان الحكمة.

قولــه: «مـن اهـل أثينـية» آتن، أثينية، أثينس، Athenos، مدينة أثينية ــ ص ٢٥ من تاريخ الحكماء للقفطى ــط ليدن.

ص ١٤٥ - س ٢٥، قولسه: «حداً وعدداً» اى حداً بحسب المفهوم وعدداً بحسب المودد وراجع رسالة الحدوث للمصنف في المقام - ط ١ من الحجرى، ص ٧٧. وقوله: «افلاطون الإلسهي...» Plating و Plotinos ص ٢٦ من ترجمة تاريخ الحكماء للقفطى، و ص ١٢٨ من صوان الحكمة. قوله: «و تا فرطيس...» هو Theophrastos ص ٨٥ من ترجمة تاريخ الحكماء للقفطى، ثم نقل كلام افلاطون في محبوب القلوب للديلمي وما نقلسه هو منه أثم و اصبح ثمنا ذكره صاحب الأسفار. وقد بينًا عدة مواضع من كلام افلاطون في المثل في رسنالتنا المصنوعة في المثل، والله سبحانه يهدى إلى سواء السبيل، و تلك الرسالة مطبوعة مع رسالتنا الأخرى في المثال في مجلد واحد.

ص ۱۶۶ ـس ۱۰، قوله: «ويستلزم حدوث كل حدد فساد سائر الحدود...»

وذلـك كمــافىالحــركة والــزمان فان كل امر تدريجى الوجود يكون لنقص وجوده يتقوم وجوده بالعدم ويشوب كونه بالفساد وبقاؤه بالزوال.

ص ۱۶۶ ـ س ۱۲ مقول. و «أعنى صور علمه تعالى بالأشياء» أقول: هكذا كلامه في مناتب المؤشياء» أقول: هكذا كلامه في مناتب الفيد (ط ۱ ـ ص ۷۹) في مناتب الفيد الفيد (ط ۱ ـ ص ۷۹) خيال عن هذه العناية. وتفسير المثل بصور علمة تعالى هومذهب المعلم التاني الفارابي في المنثل كمنا في رسالته «الجمع بين الرأيين» وقدمرً في البحث عن المثل ايضاً (الفصل التاسع من المرحلة الرابعة ـ ج ۲ ـ ص ۵۸ من هذا الطبع).

ص ۱۶۶ \_ س ۲۴ قوله: «قال الشيخ اليوناني...» الشيخ اليوناني هوفلوطين (افلوطين عبدالرحمن البدوى \_ قال (افلوطين عبدالرحمن البدوى \_ قال فلوطين \_ قدسسر"ه \_: ليس للمبدع الأول حلّ وعلى صورة ولاحلية مثل صور الأشياء العالمية، ولا مثل الصور التي في العالم السفلى، ولاقوة مثل قواها لكنه فوق كل صورة وكلّ حلية وكلّ قوة لأنه مبدع كلّ حلية وصورة حسنة \_ الى أن قال: المبدع الأول الحق ليس بشيء من الأشياء وهو جميم الأشياء وليس الأشياء كلّها لأنّ الأشياء منه.

ص ۱۶۶ سس ۳۰ قولسه: «وقسال أيضاً إن صور الأشسياء...» عبارته فيرسالة الحسدوث هكذا: وقال أيضاً إن صورها لابد وأن تكون حادثة لأنّ الكلام فى هيولياتها وعنصرها فائبت الح.

ص ۱۶۶ ــس ۳۴، قولسه: «وأمـا مــااشــتهر بــينالجـمهــور...» اى ما اشتهر بينهم لاثــبات حــدوث العالم منأن تعاقب الأشخاص الخ. وقولــه: «ليس إَلا بمجرّد الفرض» وذلك لأنّ الحوادث ليست بحتمعة فىالوجود.

ص ۱۶۷ ــ س ۱۲، قولــه: «اقسراطولس...» اقسراطلس Cratyle الصفحة ۱۰۹ مسن صوان الحكمة. وقوله: «فكتب عنده» الضمير اما راجع الى ارسطا طاليس وإما الى افلاطسن وعملى الثانى يكون روى بمعنى تعلّم منه. ثم قوله: «فكتب عنده ما روى عمنه» الضمير اما راجع الى ارسطا طاليس و إما الى افلاطن و على الثانى يكون روى عـنه بمعـنى تعلّـم مـنه. قولـه: «وان العلم لايحيط بها» وذلك لكونها جزئيات والجزئى لايكـون كاســهاً ولا مكتــياً. قولـه: «لأن الحدود ليست للمحسوسات» اى للجزئيات ولذا قال الشيخ: الهـسوسات لاتعرف بالأقوال الشارحة.

ص ۱۶۷ ــس ۱۵، قولـــه: «اذا كانــت الصــور رســوماً وخيالات لــها...» الخيال بمنى المثال اى كانت تلك الصور العقلية رسوماً ومثلاً للمحسوسات.

ص ۱۶۷ ـ س ۲۱، قولسه: «حكاية فيها دراية...» راجع رسالة الحدوث للمصنف ايضاً (ط ۱ ـ ص ۸۳).

ص ۱۶۷ ــ س ۲۶. قولـــه: «إن لفظــةالمكون مرتبة...» أى مقولة بالاشتراك اللفظى وبعــبارة أخــرى مشترك لفظى. وقولــه: «لم يسبقه زمان...» فنفى الحدوث الزمانى دون الذاتى.

ص ۱۶۷ ــس ۲۸، قولــــه: «وليس ولا واحد...» هذااشارة الىالتلازم بينالــهبولى والصورة.

ص ۱۶۸ ــ س ۱۶. قولـــه: «وأسا السبعد الذي ذكره في القول الثاني» أي في حدوث فسر.

ص ۱۶۸ ـ س ۲۹، قولسه: «مسن كلمات هذاالفيلسوف» اى ارسطو. وقوله: «فما حكاه عنه هنذاالشيخ...» أى الشيخ ابوالحسس العامسرى في كتابه للعروف بالأمد على الأبد.

ص ۱۶۹ ـ س ۱، قولـه: «الى وجود آخر...» أى الىالوجود العقلاني.

ص ۱۶۹ ـ س ۵ ، قولـــه: «متنفّســة...» ای کــل واحــد مــنها ذونفس حیّه بحیوة غیرسرمدیّة.

ص ۱۶۹ ــ س ۹، قولسه: «عسلى مساوقع التنبسيه علميه في ماسبق...» من أن فنائها منحيث نفسيتها. وبقائها منحيت جوهرها العقلى.

ص ۱۶۹ ـ س ۱۱، قولـ ه: «الفيلسوف الأعظم ارسطا طاليس...» راجع رسالة المستنف ط ۱ مـ مـ نالحجسري ـ ص ۸ristot de Stagcira . ۸۷

(۳۸۴ م و ۳۲۲ ق.م). (Aristoteles) تفسير ارسطو طاليس تام الفضيلة (ص ۲۷ من تاريخ الحکماء للقفطي.

صبح ۱۶۹ ـ س ۱۳، قولسه: «فى كتابه المعروف بأتو لوجيا...» حكماه الإسلام السندوا أتولوجيا إلى أرسطو، وأما غيرهم واكثر المتاخرين والمعاصرين من المسلمين وغيرهم فالصواب عندهم أن الكتاب شرح منتخب ليعض تاسوعات أفلوطين. وفى سير حكمت در اروپ تاليف فروغى ـ ره ـ «چنين به نظر مى رسد كه فلوطين در ممالك ما معروف نبود و رسالاتش ترجمه نشده است، اما قسمتى از رسائل نماكاته او را به عنوان اثولوجى به عربى ترجمه كرده و به ارسطو نسبت دادهانده (ط

ص ۱۶۹ ــ س ۱۵. قولـــه: «فــلما فرغ منهذاالتميزبدأ...» أى بدأ أفلاطون وقال إن علّة الخ.

ص ١٧٠ ــ س ١، قولـــه: «وابدع العقل صورةالنفس...» أى أبدع العقل خصوصية وجــودالـنفس لاأصــل وجودهــا لأنّ اصــل وجودها يبدع منالبارى حسب مااقتضاه التوحيد الإلــهى.

ص ١٧٠ ـ س ٤ ، قوله: «عند ذكر رئوس المسائل...» رئوس مسائل الكتاب تنسهى إلى تسمع وثلاثين ومائة مسئلة المسئلة السابعة والثلاثون منها هى قوله: فى الطبيعة وأنها تفعل المز فى الطبيعة وأنها تفعل المز والسسابعة والأربعسون مسنها هسمى قولسه: فى الأنفسس الكلسية وأنها غيرواقعة الحز والتاسنة والأربعون منها هسى قولسه: فى الانفسس الكلسة وأنها كانت تفعل الحز والتاسعة والاربعون منها هى قولهه: فى أن الكلمات الفواعل تفعل الحز.

ص ١٧٠ ـس ۶ . قولــه: «وأنهـا صــنم لحكـم الكلّ...» أى وافقت النفس جميع الأحكـام المذكورة حال كونها سفلاً فىالطبيعة. قولـه: «وانها كانت تفعل الشيء...» هذه العــبارة تــدلّ عــلى أن النفس باعتبار النفسية وتعلّقها بالبدن تقع تحتالزمان، و باعتبار عقلانيتها وتجرّدها غيرواقعة تحتالزمان بل الواقع تحتالزمان آثارها.

ص ۱۷۰ ــس ۶، قولـــه: «غــیر مانقلـــه مــنه ثامسـطیوس» راجــع ص ۲۵۹ مــنصوان الحکمة و ص ۱۰۷ من تاریخ الحکماء للقفطی و ص ۱۵۱ منتر چمته. وهو: The Mistiosde Paph Iagonie.

ص ۱۷۰ ـس ۱۳، قولــه: «مــادلٌ عـلى أن جائـياً جاءبــه» بــدل لقولــه إحدى الحاشيتين.

ص ۱۷۰ ــ س ۲۲، قولـــه: «يُبطُلــه ليصوغه...» فيه سرّ مستتر لا بدّلك من بصير يهديك اليه.

ص ۱۷۲ ـس ۴، قوله: «ما قاله في المبيمر السابع...» راجع الصفحة ۲۳۸ من هامش القبسات، ط ۱ من الحجرى؛ و ص ۸۶ من افلوطين عندالعرب.

ص ۱۷۲ ـ س ۲۷، قولسه: «فصل في ذكر اعتقادات...» راجمع رسالة الحدوث للمصنف (ط ۱ من الحجرى \_ ص ۹۵). قوله: «فمنهم زينون...» الحكيم زينون الأكبر تلميذ ارسطو طاليس الخ (محبوب القلوب للديلمي \_ ط ۱ من الحجرى \_ ص ۱۳۴). زينون الاكبر ابن ماوس من اهل فلسطين الخ (الملل والنحل للشهرستاني \_ ط مصر \_ ، ح ۲، ص ۹۸. وعبارة المصنف أعنى صاحب الأسفار منقولة من الملل والنحل للشهرستاني فراجع. زينون، وهما اثنان اكبر وأصغر إلا أن تمييز كلاميهما متعذر (ص ۲۳۵ من منووان الحكمة). (۲۳۶ \_ ۲۶۴ ق.م، Zenon).

ص ۱۷۳ ـ س ۹، قوله: «ومن الفلاسفة القائلين...» راجع رسالة الحدوث للمصينة (ط ۱ ـ ص ۹۶). كان ذيقراطيس من قدماءالفلاسفة (۴۵۹ ق.م).

## Dimokritos. Democrite و في صوان الحكمة ص ٢٠٣

ص ۱۷۳ ــس ۱۳. قولـــه: «بــلالقدمــاء لـهم الفاز ورموز...» نقلالنكتة ۱۶۰ من كتابنا الف نكتة ونكتة مناسب للمقام وهمي مايلي:

«إن مـن الفضلاء من يرمز أيضاً برموز ويقول الفاظاً ظاهرة مستشنعة أوخطاء ولــه فــها غرض خفى، بل1كثر الحكماء بل الأنبياءالذين لايؤتون منجهة غلطاً أوسهواً هذه وتيرتهم (فصل هفتم از مقالــه أولى إلــهيات شفاء ــط ١. ج ٢. ص ۴٠٠).

القدمـــاء لــــهم الغـــاز و رمــوز وأغــراض صــحيحة ومن أتى بعدهم ردّ علىظواهر رموزهـــم إمّـــا لغفلة أوتعمداً لمايطلب منالرياسته (فصل چهارم فن پنجم از جواهر و أعراض اسفار ج ۲ ـــص ۱۷۳ ــ ط ۱).

والأنبياء صلوات الله عليهم لسهم لسان الظاهربه يتكلّمون لعموم أهل الخطاب، واعتمادهم على فهم السامع العالم فلاتعتبر الرسل عليهم السائم إلا العامة لعلمهم برتبة اهدل الفهم كمانيّه عليها لسلام على هذه المرتبة فى العطايا فقال إنى لأعطى الرجل وغيره أحسب إلى منه مخافة أن يكبّه الله فى الثار، فاعتبر ضعيف العقل والنظر الذى غلب عليه الطمع والطبع؛ فكنا صاحباؤوابه من العلوم جاؤوابه وعليه خلعة أدنى الفهوم ليقف من لاغوص لمنه عندا لخلعة فيقول ماأحسن هذه الخلعة ويراها غاية الدرجة، ويقول صاحب الفهم الدقيق العائص على دررالحكم بما استوجب هذا:

هذه الخلعة من الملك فيسنظر في قدر الخلعة وصنفها من الثياب فيعلم منها قدر من خلعت عليه فيمن على علم لم يحصل لفيره تمن لاعلم له بمثل هذا ولما علمت الانبياء والرّسل والورثة أن في العالم و في أمهم من هو جهذه المثابة عمدوا في العبارة إلى اللسان الظاهر الدذي يقع فيه اشتراك الخاص والعام فيفهم منه الخاص مافهم العامة منه وزيادة مما صمح لسه اسم أنه خاص فيتميّزبه عن العامى فاكتفى المبلغون العلوم جهذا (فص موسوى از فصوص الحكم محيى الدين عربى حط ١ حسر ٢٥٨).

شرط انبیاء آنست که هر معقول که دریابند در محسوس تعبیه کنند و در قول آرند تا امت متابعت آن محسوس کنند و برخورداری ایشان هم معقول باشد لیکن برای أشت نیز محسوس و مجستم كنند و بر وعد و آمیدها بیفزایند و گمانهای نیكو زیاده كنند تبا شرطها به كمال رسد و تا قاعده و ناموس شرع و اساس عبودیت منحل و مختل نشود، و آنچه مراد نبی است پنهان نماند و چون به عاقلی رسید به عقل خود ادراک كند، و داند كه گفته های نبی همه رمز باشد به معقول آكننده، و چون به غافلی رسید به ظاهر گفته نگرد و دل بر مجسمات محسوس حریص و خوش گرداند و در جوال خیال شود و از آستانه وهم درنگذرد، می پرسد نادانسته و می شنود نادریافته، الحمد شه بل اكترهم لایعلمون (رسالیه معراجیه شیخ رئیس ـ ص ۱۴، ۱۵).

ص ۱۷۳ ـ س ۲۸. قوله: «فلاسفة افادامیا...» ظاهراً افادامیا همان آکادامیا است، مرحوم فروغی در سیر حکمت در اروپا در ترجمه افلاطون گوید: افلاطون در بیرون شهر آتن باغی داشت وقف علم و معرفت نمود: مریدانش برای درك فیض تعلیم و اشتفال به علم و حکمت آنجا گرد می آمدند، وچون آن محل آکادمیا نام داشت فلسفه افلاطون معروف به حکمت آکادمی (Académie) شده و پیروان آنرا آکادمیان (Académicie) خواندند، و امروز در اروپا مطلق انجمن علمی را آکادمی میگویند.

ص ۱۷۳ ــس ۳۳، قولــه: «اقبول كــلام هؤلاء الفلاسفة...» راجع رسالة المصلف ... في الحدوث ــط ۱، ص ۹۸.

ص ۱۷۴ ـ س ۱۳ قولـ ه هرقل الحكيم» Heraclitus هرقل النجّار حكيم بابلى أحدالسبعة، تداريخ الحكماء للقفطي؛ و راجع رسالة الحدوث للمصنّف ـ ط ۱ ـ ص ١٨. وقولـ ه الأنها أبدعـت... أى العقول أبدعـت منذلك النور الأول والمعلول لايحيط بالعلّة.

ص ۱۷۴ ــ س ۱۰، قولــه: «افـيغورس» ابـيقورس خــالف الأوائل في الأوائل الخ أى.ق المـبادى. ــالملــل والـنحل للشهرســتانى، ج۲ ــ ص۱۰۳، Epicure, Epikouros فيلسوف يونانى (۲۴۱ ــ ۲۷۲ ق.م).

ص ١٧٣ ـس ١١. قوله: «وأما الصورة فهي فوق المكان...» عبارة الشهرستاني

فىالملــل والــنحل عــلىماطبع فىمصر (ج ٢ ــ ص ١٠٣) هكذا: وأما الصورة فهى فوق المكــان والحـــلاء ومنها أبدعت الموجودات وكلّ ماكُونٌ منها فانه ينحلّ اليها فمنها المبدأ وإليها المعاد الحز.

أبيقور در ٣٤١ پيش از ميلاد متولد شده نزديک هفتاد سال زيست کرد. معاصر خلفای اسکندر مقدونسی ( سير حکمت در اروپا تأليف مرحوم فروغی ـ ط ١ ـ ص ٤٠).

ص ۱۷۴ ــ س ۱۲، قولــه: «وكلَّما كان كونٌ منهما...» كلمة كان تامَّة.

ص ۱۷۴ ـ س ۱۷، قولسه: «ومسن حكم الشيخ البيوناني...» الشيخ البيوناني هوافلوطين كما تقدّم في الفصل الثالث من هذا الفن ألخامس. فلوتين وحدت وجودي است الح ـ ص ۵۲ سير حكمت در اروپا تأليف فروغي \_ . قولسه: «إنّ أمّك رءوم...» في منتهى الأرب: رئم الشيء ـ از باب سمع ـ دوست داشت آن را و ألفت گرفت بهوي. و رثمت الناقة ولدها: مهرباني آورد بر بچه خود و لازم گرفت آن را. و في الملل والنحل للشهرستاني ـ ط مصر، ج ۲، ص ۱۹۴ ـ حكم الشيخ اليوناني وله رموز و أمثال منها قوله: إنّ أمّك رءوم الح. وفي زهة الأرواح للشهر زوري (ج ۱ ـ ص ۳۰): الشيخ اليوناني المشهور، ولم يسم اسمه ونقل عنه كلامه السامي الآتي: ص ۳۰۹): الشيخ اليوناني المشهور، ولم يسم اسمه ونقل عنه كلامه السامي الآتي:

ص ۱۷۴ ـ س ۲۶، قولــه: «ومـن كــلماته الدالَــة...» هــذه الكــلمات منه منقولة فىصــوان الحكمــة ـ ص ۱۷۳ ـ ، والمـــتف التقط بعضاً منها. وقولــه: «النفس جوهر شــريف...» للشــيخ الاكــبر محيى الدين في أواخر الفصّ النوحى منكتابه فصوص الحكم عــندقولـــه «فالحائــر لــــهالدور والحركة الدورية حول القطب فلايبرح منه» كلام سام فليطلب (ط ١ من الحجرى في الايران ـ ص ١٤٥).

ص ۱۷۴ ـس ۳۴، قولـه: «الاستكندر الافرودوسس...» راجع رسالة الحدوث للمصنف ـ ط ۱، ص ۱۰۱ ـ والملل والنحل للشهرستاني ـ ط مصر، ج ۲، ص ۱۵۴ ـ؛ رأى الاستكندر الافروديستي الخ. و في صوان الحكمة ـ ص ۲۶۱ \_الاستكندر الأفروديســـــى و هومــن مدينة افروديسياس Aphrodisias وقولــه: «وقد وصفه الشيخ فىالشفاء» ـــط ۱ مـنالرحـلى. م ۲. ص ۲۵۷ ــ .

ص ۱۷۵ ـ س ۴، قولــه: «لمّـا كــان الفلــك محـيطاً...» عبارة الشهرستاني في الملل والــنحل هكــذا: «لمّـا كــان الفلــك محـيطاً بمادونه، وكان الزمان جارياً عليه لأنّ الزمان هــوالعــادّ لــلحركات، أوهو عددالحركات، و لمّا لم يكن يحيط بالفلك شيء آخر، ولاكان الــزمان جاريــاً عليه، لم يجز أن يفسد الفلك ويكون، فلم يكن قابلاً للكون والفساد، وما لم يقبل الكون والفساد كان قديماً أزلياً» انتهى.

. اقـول: وهـذا هوالصـواب وقـد حرّفـت عـبارة الشهرستاني أوغيره فيهذاالكتاب المستطاب كما لايخفي على من لـه وقوف علىاسلوب العبارة و فههالمنطاب.

ص ۱۷۵ ــ قولـــه: «فهــو أيضاً لامحالة دُوصورة...» وذلك لأن تغيّر العوارض يدلّ عــلى تغـيّر المعروض. قولــه: «وإن لم يكن كذلك» أى و إن لم يكن جـــم طبيعي فيكون احاطته بالجميع الخ.

ص ۱۷۵ ـ س ۱۲، قولسه: «فـرفوريوس...» Porphyrios. Porphyius فرفوريوس...» المان جالينوس فرفوريوس الصورى من اهل مدينة صور من ساحل الشام و كان بعد زمان جالينوس م ۱۵۵ ـ ج ۲ ـ مـنالملـل والمنحل للشهرستاني رأى فرفوريوس الخ.

ص ١٧٥ ـ س ١٥، قولسه: «وإن كان الشيخ اكثر تعويلـ على كلام هذين...» كما قال الشيخ في آخر الفصل التانى من المقالة التاسعة من إلمهيّات الشفاء (ط ١ من الرحلى ـ ص ٢٥٧): وبعسض مسن هـ أسـدّ قولاً من اصحابه ـ يعنى من اصحاب المعلّم الأول ـ وذلـك الـبعض هو الاسكندر الأفروديسى؛ ثم قال: والذى يحسن عبارته عن كتب المعلّم الأول على سبيل تلخيص. يعنى به ثامسطيوس شارح كلام ارسطو.

ص ۱۷۵ ـس ۲۰، قولــه: «أمـا الأول»أي تصـريحاً. وقولــه: «وأمـا الـثاني» اي تلميحاً.

ُص ١٧٥ ــ س ٢٣، قولـــه: «ومن الفلاسفة المعتبرين المشهورين ابرقلس...» راجع

رسالة الحدوث للمصنف ـ ط ١ ـ ص ١٠٢. برقلس ديدوخس الأفلاطوني من المسالة الحسل أطاط ولسمة الخ. (تساريخ الحكمماء للقفط ـ ي ـ ص ١٨٩. Prokios . (٢٠٥ الى ١٨٥ ق.م).

ص ۱۷۵ ــ س ۲۷. قولسه: «ذكـر الشهرستانى...» راجع كتابه فىالملل والنحل ــ ط مصر ــ ج ۲ ــ ص ۵۱

ص ١٧۶ ـ س ٣، قولــ ه: «أضاف اليه القول الأول...» أى أسند الى أبر قلس القول بقدم العالم الخز.

ص ۱۷۶ ـس ٩، قولسه: «وقسال أيضاً إن الحق لايحتاج...» اى قال الشهرستاني أيضاً فى الملل والنحل؛ ولكن عبارة الشهرستانى قدحرّفت وصحّفت فى هذا الكتاب غاية التصحيف والتحريف والصواب مايلى: «إن الحق لايحتاج إلى أن يعرّف ذاته لأنه حقّ حقّاً بلاحق، وكللّ حق حقاً فهو تحته، اغا هو حق حقاً إذ حقّه الموجب لمالحق، فالحق هوالمجوهر المملد للطباع الحياة والبقاء وهو أفاد هذا العالم بداء وبقاء بعدد ثور قشوره، وذكى البسيط الباطن من الدئس الذي كان فيه قدعلق به».

ص ۱۷۶ ــس ۱۱، قولـــه: «وبقى...» وبقى جوهر كل قشر و دنس و خبث (كما فىالملل والنحل للشهرستانى ــط مصر، ج ۲. ص ۵۲ ــ.

ص ۱۷۶ ـ س ۱۵، قولــه: «دائم بديموميته» وفي رسالة الحمدوث: دائم بدوامه (ط ۱ ـ ص ۱۷۶). وقولــه: «حكم أحـيانا...» جـواب لمّـا، حيـت قال: «واله لمّا رآى وانكشفاله الخ.

ص ۱۷۶ ـ س ۲۳، قول... «كما يقول ه الصفاتية» قال بعضهم الصفاتية هم القائلون بالصفات الزائدة القديمة كالأشاعرة؛ ولكن في الملل والنحل للشهرستاني (ط مصر ... ص ۹۲ مسن ج ۱) الصفاتية؛ اعلم أن جماعة كثيرة من السلف كانوا ينبتون لله تعالى صفات أزلية من العلم والقدرة والحياة والإرادة والسمع والبصر والكلام والجلال والإكرام والجود والإنصام والعزة والعظمة، ولايفرقون بين صفات الذات و صفات الفعل بل يسدوقون الكملام سدوقاً واحداً. وكذلك يثبتون صفات خبرية مثل المدين والوجه ولاياً وّلون ذلك إلاّ أنهم يقولون هذه الصفات قدوردت فىالشرع فنسمّيها صفات خبريّة الخ. ص ۱۷۶ ـ س ۲۸ ، قولسه: «كشيرمسن الآيات القرآنية...» انه قدّسُسُرّه قد بحث عـن هـذاالفن فىالمفتاح التانى عشر منالمفاتيع وأنهى المفتاح المذكور بخاتمة فرقانية نقل فـيها آيات قرآنية وفسّرها بالانوار البرهائيّة والعرفانية كلمها نورعلىنور، زادناالله تمالى وإيّاكم نوراً.

ص ۱۷۶ ـس ۳۰ قوله: «تصغّهها...» بضم التاء وشدّالفاء على نسخة مصحّحة قوبلت بنسخة الرضى \_رضوانالله على موجودة عندنا. وكلامه هذا بعض الخطبة ۱۹۴ مسن بهج السلاغة، والمثاني بعض الخطبة ۸۰ مسنه. وقوله: «وأتسته هذاالكلام...» أي طاوعته.

ص ۱۷۶ ـس ۲۵. قولسه: «فبالسنظر الى أعيانها...» أى الى أعيانها التابتة؛ و إن ششت قلمت أى فبالسنظر الى ماهسيّاتها حسسب مماهو اصطلاح هذاالعارف مناطلاق الأعيان على الماهية.

ص ۱۷۷ ـس ۱، قول. ه على موجودة عن عندم» وذلك لأنها في تلك المرتبة غيرموجودة بوجوداتها الحناصة. وقول. في هوهو وجود» أي الوجود العلمي لها.

ص ۱۷۷ ـ س ۶ ، قول ـ ه : «وقال ايضاً في الباب السابع والستين... » في هذا الباب يحكى الشيخ الأكبر بعد اسراء رسول الله ـ صلى الله عليه وعلى آل ه وسلّم ـ عن إسرائه ، فاظرما أعظم شأن ورثة الخاتم ـ ص ـ و مخاطبته مع ادريس النبي ـ عليه السلام من جملة ماأرى في هذا الإسراء . وقال في الدرّ المكنون المؤلف في الجفر ـ رزقناالله فهم ما احتويه \_ عند ذكر هو دالنبي عليه السلام : هونبي مرسل ثم أنزل الله عليه عشرين صحيفة، وهو أول من تكلّم في علم الوفق، وقيل إنه وضع مربع مائة في مائة في أساس مكّة شرّفها الله تعالى، ولم سفر عظيم القدر رفيع الشأن وضعه في علم الحروف وهو سابع كتاب كان في علم الحروف و قرأته عليه وسئلته عن مسئلة عرفني بها في ۶۲۹ .

وقــال فىموضــع آخــر مــن كــتاب الدرّالمكنون أيضاً: ولمّا كنت بسنجابة سنة ٢١٠ اجتمعــت بــادريس عرضت عليه كتاب الثمانية وعشرين سفراً. وأهدى إلىّ علمه على أحسن حال فهذالذي حملني على إخراج كتاب السهل الممتنع الخ.

ولسـه كــم نظــير مننحو هذه المكاشفات العجبية والنيل الى الأسرار الكونيّة. فيجب فىالمقــام التميــيز بــين!لنــبوك التشــريعيّة والنــبوك المقامــيّة: عــلىالتفصــيل الذى حرّرناه فىمصتفاتنا.

ص ۱۷۷ ـ س ۸ ، قوله: «فقال لى: عن أى آدم تسئل؟...» قال الفخر الرازى فى تفسيره الكبير فى تفسير قوله تعالى: «ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حَمَا مسنون» من سورة الحجر: وثقل فى كتب الشيعة عن محمدين على الباقر \_ عليه السلام \_ أنه قبال قد انقضى قبل آدم الذى هو أبونا الف الف آدم اواكتر»؛ وكذا فى محاضرة الأوائل لعلاء الدين البسنوى (ط ١ \_ چاپ مصر \_ ص ٤): «وما نقل فى كتب المؤرخين والمتصوفين عين محمدين على الباقر: قدانقضى من قبل آدم الذى هوابونا الف الف آدم أواكثر...».

واعسلم أن لنارسالة فريدة فيذلك المرصد الأسنى والمنظر الأعلى بالفارسيّة موسومة بـــ «رســالــه رتق وفتق» أدرجناها فيكتابنا «هزار و يك كلمه» وجعلناها كلمة ٣٢٣ منه فراجع.

ص ۱۷۷ ـ س ۱۵، قولـ د: «فصل في تعريف الطبيعة...» عباراته في تعريف الطبيعة ناظرة إلى ماأفده الشيخ الرئيس ـ قدّس سرة في الفصل الخامس من المقالة الأولى من طبيعيات الشفاء (ط ١ من الرحلي الحجري ص ١٢)؛ وإلى الفصل الرابع من النمط التاني من شرح الخواجة نصير الدين الطوسي ـ ره ـ على الإشارات للشيخ الرئيس.

ص ١٧٧ ــ س ٢۴. قولـــه: «لايجوز أن يقعل فعلاً خاصًاً...» وإلا لصدر ذلك الفعل الحناص عن كل جسم.

ص ۱۷۷ ـ س ۲۰۰ قولمه: «واذا كانت...» اى واذا كانت قوء أخرى فسواء الخ.

ص ۱۷۷ ــ س ۳۵، قولـــه: «أن يمتكلف اتساتها» أى اثبات وجودها بل عليه أن

ص ١٧٨ ـ س ٢. قول. ه: «وقد حدَّت الطبيعة...» تعرُّيف الطبيعة كما في الفصل الرابع

من النمط التانى من شرح الإشارات للمحقق الطوسى: «أنها مبدء أول لحركة ماتكون \_أى الطبيعة \_ فيه وسبكونه بالذات لابالعرض»؛ وهذا التعريف مطابق للشفاء (ج ١ من الطبيع الأول الرحلى \_ ص ١٣)؛ وصرّح فيه بأن هذا الرسم مأخوذ من الإمام الأول يعنى به ارسطو.

ص ۱۷۸ ــ س ۱۱، قولـــه: «حبــث قــال...» راجــع الشــفاء ــط ۱ مــنالرحلى الحجرى ــ ج ۱ ــ ص ۱۴. قولــه: «ولو استحالت الطبيعة...» اى طبيعة الأعضاء.

ص ۱۷۸ ــ س ۲۰. قولـــه: «أحدهما بالقياس الى الفاعل» أى إلى الطبيعة، و الثانى بالقياس الى القابل أى المتحرك.

ص ۱۷۸ ـ س ۲۲، قوله: «وحرك الطبيب ماهو فيه...» المراد بما هو فيه البدن فهو متحرك بالدات منالمرض الى البرء منحيث هو مريض، ومتحرك بالعرض منحيث هـ و طبيب فلسيس البدن منحيث هو طبيب متحركاً بالطبيب بل من حيث هومريض متحرك. (تعليقة مخطوطة على الشفاء عندنا لم يسمّ قائله).

ص ١٧٨ ـس ٢٥، قولسه: «فقال هذاالتعريف...» عبارة الشفاء هكذا: فقال إن هذا أغما يمدل على نسبتها الى مايصدرعنها أغما يمدل على نسبتها الى مايصدرعنها الح.

ص ۱۷۸ ـ س ۲۷، قولسه: «والذي عليه الشيخ...» راجع طبيعيات الشفاء (ط ۱ ـ \_ ص ۱۵).

ص ۱۷۸ ــ س ۳۲. قولـه: «قد كرر اشياء كثيرة» وهي الحركة والسكون ومافيه.

ص ۱۷۸ ـ س ۳۵، قوله: «اقبول كنون الطبيعة مبده أ... » ناظر الى ماذهب اليه الشبيخ من أن تعريف الطبيعة المذكور عن الإمام ارسطو رسم لاحد كماصرت به في عدة مواضع من الشفاء. وراجع ذيل الفصل السادس والعشرين من المسلك الثالث من هذا الطبع حيث قبال في ذيل الفصل (ج ۳ ـ ص ۱۶۹ من هذا الطبع): «برهان آخر مشرقى: كل جوهر جسماني له نحو وجود مستلزم لعوارض ممتنعة الانفكاك عنه...».

ص ١٧٩ ــس ١، قوله: «أنها حدّ بحسب مفهوم الإسم...» أي شرح الإسم.

ص ۱۷۹ ـ س ۵، قولـ ه: «إلى مافوقها من الصورة...» أى الصورة النوعية. و قولـ ه: «قال الشيخ في الشفاه...» قال في اول الفصل السادس من المقالة الأولى من الفن الأول من طبيعة الأول من طبيعة ومادة وصورة وأعراضاً...» فراجع. و قولـ ه: «تحركه أو تغيره» أى كيفياته الفعلية والانفعالية.

ص ۱۷۹ ــس ۸ ، قولـــه: «لزمته» هي الأعراض اللازمة، وقولــه: أو عرضت لــه من خارج» وهي الأعراض المفارقة.

ص ۱۷۹ ــس ۱۳، قولـــه: «فــان تلــك الأجسام...» أى الأجسام المركّبة لاتصير هى أى تلك الأجسام ما هى بالقوّة الهركة ــالباء سببيّة ـــلــها ــضمير لــها راجعة الى تلك» الأجســام ــبالذات إلى جهة وحدها ــالضمير راجعة الى القوة.

ص ۱۷۹ ــ س ۲۰، قولـه: «على وجه الإطلاق» اى لابشرط.

ص ١٧٩ ـس ٢٣. قوله: «وهو من الكيفيّات» الضمير راجع الى الميل.

ص ۱۷۹ ـ س ۲۶، قولــه: «غير تللئالطبائع» أى غير صورالعناصر.

ص ۱۸۰ ــ س ۱۷، قولسه: «ضرباً منالاتمحاد» كاتحادالظلّ بذيه. وقولـه: «حادثة شيئاً فشيئاً» اي بالحركة الجوهرية.

ص ۱۸۰ ــ س ۲۱، قولـه: «قال الشيخ فى بيانه...» راجع الفصل السادس من المقالة الأولى من طبيعيات الشقاء (ج ۱ ــ ص ۱۵ من الطبع الحجرى).

ص ۱۸۰ ـ س ۲۷، قولسه: «ولمًـا كانـت تلك الصور العالية الشريفة...» اى الصور المِعدة الذات عن المادّة كالنفوس الإنسانية مثلاً.

ص ۱۸۰ ــ س ۳۴، قولـــه: «وغايــتها فىالــنزول...» اى غاية تلك الصور التى هى قوية التعلق بالمواد.

ص ۱۸۱ ــ س ۸ ، قولـــه: «كمــاذكره الشيخ...» قال الشيخ فىالفصل السادس من أولى طبيعــيات الشــفاء (ج ١ من|الطبع الرحلى الحمجرى ــص ١۶): وقد كان الأقدمون مــنالأوائــل شــديدى الشــعف بتفضــيل المــادة والقــول بهـــا و تصييرها طبيعة. ومنهم انطيقونالىذى يذكره المعلّم الأول ويحكى عنه أنه أصرّ علىأن المادّة هى الطبيعة. وقال في اسليمة في الطبيعين و منهم في السليميات (ط ١ ـ ج ١ ـ ص ٢٠) قىد رفيض بعض الطبيعيين و منهم الطبيقون مراعاة أمرالصورة رفضاً كلياً الح; و سيأتى فى الفصل السابع من هذا الكتاب فى أنّ ألعلل ينبغى أشدً مطلباً واهتماماً للطبيعيين الكلام فى ذلك أيضاً.

ص ١٨١ - س ١٥، قولسه: «واعلم أن ههنا الفاظاً...» عبارة المستف ملققة من الفصل السابع من المقالة الأولى من طبيعيّات الشفاء (ط ١ من الرحلى - ج ١ - ص ١٤) ومن الفصل المذى قبله، فأن قولسه: واليق مايذكر منها ثلاثة من كلام الشيخ من الفصل السابع منها. ثم قوله: وأما ما عن الطبيعة الح فالأول هو المتصور بالطبيعة هوالهيولى، وقوله أوالذى الطبيعة كالجزء من الصورة وهنا كالحيوان على ماذهب اليه الشيخ كمامر عبارته في صدر هذا الفصل حيث قبال: وأما في المركبات فالطبيعة كثبى، من الصورة الح؛ ورده المستف عا علمت مبرهنا، فعلى هذا عكن أن يكون قول الشيخ فالأول هو المتصور بالطبيعة البسائط حيث قبال الشيخ أما في البسائط قان الطبيعة هي الصورة بعينها كما أفاده أقا جمال في تعليقته على الشفاء حيث قال في تفسير المتصور بالطبيعة ماهذا لفظه:

اى الـذى صورته الطبيعة وهـو البسـائط بقريـنة قولــه أوالـذى الطبيعة كالجزء مـنصـورته وهــو المركّـبات: ويمكـن أن يحمــل عــلى الأعمّ من ذلك من محلّ الطبيعة وهوالـهيولى أوالصورة الجسميّة على الاحتمالين، انتهى كلامه.

وبمــا ذكــر نادريــت أن عبارة هذاالكتاب جارية علىمذهب الشيخ لاالمصنّف اعنى صاحبالأسفار.

ثم إن بعـض الحشيين ذكر الفرق بين ما بالطبع وبين ما بالطبيعة. وكـذا الفـرق بينــه ــأى بــين ما بالطبع ــ وبين ماعن الطبيعة بقولــه: الفرق بينه ــ يعنى بين ما بالطبع ــ وبين مــا بالطبــيعة اعتبار مشاكلة القصد فالأشخاص منحيث إنها مقصودة للطبيعة سمّيت ما بالطبع، ومن حيث إن قوامها بالطبيعة الصادقة عليها سميّت ما بالطبيعة.

والفــرق بيــنه ـــاى بين ما بالطبع ـــوبين ما عنالطبيعة اعتبار الاستقلال فيه دون ما

عـنها فــإن الطبــيمة فىالحوادت لــها دخل فىعروض متى لــها. وكذا فىالأمكنة المتعدّدة لأفرادها. انتهى كلام هذاالحشى.

واعلم أن قول الشيخ على مشاكلة القصد أولازماً لمها. بيان لتعميم قولـــه كيف كان. و بعضــهم فـــر كيف كان بقولــه: سواء كان بحسبالوجود الأول كالأشخاص والأنواع. أوالثانى كاللوازم، ولكن الأولى هوما أشرنااليه وإن كان مآلــهما واحداً.

ص ۱۸۱ ـ س ۱۸ قوله: «فيقال الطبيعة للمبدء الذي...» هذا هوالمعنى الأخصر. قوله: «ويقال على المسلمة على المسلمة ولله المسلمة ولله المسلمة المسلمة

ص ۱۸۱ ـ س ۲۴، قولسه: «أولازماً لهما كالاعتراض...» فينسخة مصحّحة من الشغاء على تتنية الضمير فيلهما؛ و في غير من النسخ المخطوطة المصحّحة أيضاً الموجودة عندنا كانت العبارة «أولازماً لها» على الإفراد؛ فعلى التانى الضمير راجع إلى الطبيعة، وعلى الأول إلى الأشخاص والأنواع؛ ويحتمل أن يرجع الضمير على الثانى إلى الأنواع الجوهرية.

ص ۱۸۱ ـ س ۷۷، قولسه: «اعسلم أن الطبيعة...» الفصل السابع من المقالة الاولى من طبيعيات الشيفاء ـ ط ۱ من الحجرى الرحلى ـ ج ۱ ـ ص ۱۷ ـ : والطبيعة يقال عسلى وجه جزئى الخ، فراجع، قوله: «والتانية هى التي...» وهى التي تسمّى المثل النوريّة ورباب الأنواع.

ص ۱۸۱ ــس ۲۹، قولــه: «والكلّـى بهذاالمعنى...» اى بالمعنى السعى و الانبساطى. ص ۱۸۱ ــس ۳۱، قولـــه: «والشيخ قدانكر وجودها...» راجع الموضع المذكور من طبيعيّات الشفاء ـــــــ ۱ منالطبع الرحلى ــص ۱۷. ص ۱۸۱ ــ س ۳۲، قولـــه: «ثم انقســمت» وفى بعض النسخ «ثم انغمست» بالفين. وقولــه: «نعم لــهانسبة إلى شى واحد» ذلك الشىء الواحد هوالحق سبحانه».

ص ۱۸۱ ـس ۳۳، قولمه: «ولا في طريق السلوك...» اى ولا في طريق السلوك الايجادي إلى الأشياء حتى تكون الطبيعة الكلية ربالنوع.

ص ۱۸۲ ــ س ۲. قولـــه: «وذكـر أن الكلّـى...» راجــع فىذلــك الىالفصل السابع منالمقالة الأولى منطبيعيّات الشفاء (ط ١ منالرحلى الحجرى ــج ١ ـــص ١٧).

ص ۱۸۲ ـس ۱۳، قولسه: «بحسب نوع» أى بحسب نوع خاص، وربما كانت كلية عـلى الإطـلاق أى لأى نوع كان و مطلق الموجودات. وقولـه: «أما أحدهما...» وذلك كرب النوع. وقولـه: «والثانى مانعقلـه...» كالوجود المنبسط.

ص ۱۸۲ ـ س ۶ ، قولـ ه: «وذكر ايضاً فى الإله يئات ... » راجع الفصل الخامس من المقالة السادسة من الهيات الشفاء (ص ٢٩٥ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليها): «فنقول: أما اشخاص الكائنات ... » والمصنّف نقل عبارته ملخصاً. و قال الشيخ فى المقام: «فيكون لاتناهى الأشدخاص بالعدد عرضياً على المعنى الضرورى من القسم الأول، لاعلى أنه غرض بنفسه لأنه لوأمكن أن يبقى الانسان دائماً كما تبقى الشمس والقمر لما احتيج الى التوالد والتكاثر بالنسل».

و فى بعـض النسـخ: «فـيكون لاتـناهى الأشخاص غرضاً ــ أى غايةً ــ على الممنى الضروري ــ.

ص ۱۸۲ ـ س ۱۴، قوله: «سواء كانت كلّية...» كالنفس الكلّية أو رباانوع على مذهب المصنف. وقوله: «قال الشيخ إن كثيراً...» قال في آخر الفصل السابع من المقالة الأولى من طبيعيات الشفاء (ط ۱ من الرحلى الحجرى ـ ج ۱ ـ ص ۱۷): ثم تعلم أن كثيراً ثما هو خارج عن مجرى الطبيعة المغ فراجع.

وقــال الشــيخ بعــد ما نقلــه عنه صاحب الأسفار فى آخر الفصل السابق ماهذا لفظه: لكــن إن كانــت طبيعة كلّية منهذاالجنس (يعنى وجود الطبيعة المتحقق فى الأعيان المدبّر لمادونــه) فلايكــون عــلى أنهــا طبــيعة بــل عــلى أنهــا أمر معقول (أى صورة معقولة) عـندالأوائل. والمـبادى الّتى يفيض منها تدبير الكل على نظامه أوعلى أنها طبيعة جرم أول مـنالأجـرام السـماوية الـتى بتوسّطها استحفظ النظام ولايكون البّلة طبيعة واحدة سارية فىالأجسام الأخرى.

وقــال فىالفصل الأخير من المقالة السادسة من الـهيّات الشفاء ( ص ٢٩۶ بتصحيحنا و تعليقاتــنا علــيه): وأعــنى بالطبيعة الجزئية القوة المخاصّة المدبّرة لشخص واحد. وأعنى بالطبــيمة الكلّــية القــوّة الفائضــة فىجواهــر السماويات كشىء واحد هى المدبّرة لكلّية مافىالكون.

ص ۱۸۲ ــ س ۱۸، قولـــه: «ولـيكون لقــوم» عطــف على قولــه لتخلص النفس؛ وقولــه: «حالــهم فىاستحقاق الوجود» صفة قوم؛ وقولــه: «وجود» اسم يكون.

ص ۱۸۲ ــ س ۲۹، قولمه: «والذي يفعلمه» الواوحالية.

ص ۱۸۲ ـ س ۳۴، قولـ ه: «لايمنافي الشقاوة والتكال» التكال أى العقاب. وقولمه: «فصل في موضوع العلم الطبيعي ... » ناظر الى الفصل الأول من المقالة الأولى من طبيعيات الشفاء (ط ١ من الرحلي الحجرى \_ ص ٣).

ص ۱۸۳ ــس ۱. قولـــه: هوعوارضه الذاتية...» كالوحدة والكترة والعلّية والمعلولية ونحوهــا. وقولـــه: «الى أن يصـــير نوعاً مقدارياً أوعددياً» وهو موضوع العلم التعليمى كالـهندسة. وقولــه: «أونوعاً واقعاً فىالتغيّر» وهو موضوع العلم الطبيعى.

ص ١٨٣ ــس ٣. قولـه: «من هذه الحيثية» أي حيثية وقوعه فيالتغيّر.

ص ۱۸۳ ــ س ۴، قولـــه: «فبمضــها موضــوعات لـهــا» ای بعضــها محــالٌ للقوة. وبعضها آثار و حرکات تصدر عنها أي عنالقوة.

ص ۱۸۳ ــ س ۷، قولـه: «وهي المبادي لموضوعها...» كالـهيولي والصورة.

ص ۱۸۳ ـ س ۹. قولسه: «ولسیس عسلی الطبیعی...» عسیارة الشسیخ فی الشسفاء (ط ۱ ـ ج ۱ ـ ص ۳): «وأسا قسبول وجودها وضعاً وتصور ماهیتها تحقیقاً فیکون عسلی الطبیعی». فقولسه: «وجودها وضعاً» ای وضعاً وتسلیماً. وقولسه: «اثباتها [لیّة» ای وجوداً. وقولسه: «مثل مبادالنموً والحس» مثال لجزئیّه مختصة. ص ١٨٣ ـ س ١٦، قولــه: «فصن أراد أن يصرف الأصور...» وبذلك يعرف وجه تقدّم العلم الكلّى في هذا الكتاب و في كتب منجاء بعد صاحب الأسفار. والمشائون قدّموا البحث عن الطبيعي لأن الطبيعة أعرف عندالمتعلّمين، ثم ارتحلوا منها إلى ماوراتها، وقد تقدّم من صاحب الأسفار في صدر هذا المجلّد حيث نقلنا كلامه من تعليقاته على الشفاء أنـه قال: كتابنا الكبير المسمّى بالأسفار وهو اربعة مجلدات كلّها في الإلهيّات بقسميها الفلسفة الأولى و فن المفارقات. قولمه: «فينبغي لمه أن يأخذ أولاً» أي أن يشرع أولاً. وقولمه: «للى تلك الطبيعة المشتركة وأحوالها»

ص ۱۸۳ ـ س ۱۹، قوله: «الى حقيقة خاصة جامعة» تلك الحقيقة هى التى تسمى بالكون الجامع عند أهمل الذوق. وقوله: «بالمعنى الذى حققناه...» وهو أن الطبيعة الكلية توجد مفارقة عن الهوية عن المواد الجزئية نسبتها إلى الطبائع الشخصية نسبة الأصل الى فروعها كمامر فيذيل الفصل الثانى من هذاالفن حيث عنون التحقيق بقوله: حكمة مشرقية، اعلم أن الطبيعة قدتكبون جزئية الح: و في مواضع أخرى من هذا الكتاب، واثبتها بالبحث والتحقيق مفصلاً في المرحلة الرابعة منه فراجع المجلد الثانى من هذا الطبعة كلية كانت أوجزئية.

ص ١٨٣ ـ س ٢٢، قوله: «كما زعمه بعض» ذلك البعض هوالشيخ الرئيس.

ص ۱۸۳ ــ س ۲۷، قولـــه: «ولذلـك الـناس...» اى ولكــون العــام اعرف. الناس كلّـهم الخ. وقولــه: «بمعناً فىالتفصيل» اى فىالتفصيل الى الجنس والفصل.

ص ۱۸۳ ــ س ۳۵، قولـــه: «فصــل فى تعديــد المــبادى...» الفصــل الــثانى مناولى طبيعــيّات الشــفاء فى تعديــد المــبادى للطبيعــيّات عــلىســبيل المصادرة والوضع (ط ١ منالرحلى الحجرى ــج ١ ــ ص ۵).

ص ۱۸۴ ـ س ۱، قولسه: «أعلم أن للأشياء الطبيعية...» للجسم مبادّهى أجزاء من وجوده و هى الهيولى والصورة الجسميّة؛ وله مباد أيضاً فاعليّة وغائيّة؛ ولـه أيضاً من حيث هـ وكـائن الجوهر فاسد بل متغير فى الجملة زيادة فى المبادى، وفى هذا الفصل يبحث عن هذه الأقسام الثلاثة من المبادى على الترتيب. ص ۱۸۴ ــ س ۲. قولـــه: «فقــد مضى تحقيق ماهيته» من أنه القابل للأبعاد الثلاثة المتقاطعة.

ص ۱۸۴ ـس ٣. قولـه: «وهـو كالجزم...» وذلك لمامر آنفاً منأن ماهية الموضوع هي الجسم الطبيعي مع الحيثية المذكورة.

ص ۱۸۲ ـ س ۶ ، قولــه: «كــل اســم بحســب اعتبار معنى آخر» وذلك لجنسيته وابهامــه. عــبارة الشــيخ فىالشــفاء هكذا: «ويستى هيولى وموضوعاً و مادة و عنصراً واسطقســاً بحسب اعتبارات مختلفة» (طبيعيات الشفاء ــط ١ من الرحلى الحجرى ــج ا ــص ۶ ).

ص ۱۸۴ ــ س ۹. قولـــه: «لاتـنفك عـن مقارنــة الجسم الطبيعى مطلقاً» أى سواء كانــت الصـــورة متقدمةً لسائر الصور الّتى للطبيعيّات أو مقارنة لــها لاتنفك تلك الصورة عنالصورة الجـــميّة.

ص ۱۸۴ ـ س ۱۱، قولسه: «سواه كان ذلك من شأن...» اى سواه كان ذلك القبول من شأن الخ. وهاه ننا تعليقه مخطوطة من آقا جمال ـ رضوان الله عليه ـ صورتها هكذا: «أرادبه أن الهيولى يحتمل أن تكوجنساً تحته نوعان: المتقدمة وهى في الهناص، والمقارنة وهى في الأفلاك؛ وكُمل من نوعى الهيولى يختص لقبول بعض الصور دون بعض بعدالإشتراك في الجسمية، فهيولى الفلك لانقبل إلا صورة الفلك وهيولى العناصر لانقبل إلا صورة المنصر. ويحتمل أن تكون نوعاً واحداً مشتركاً للجميع أى الأفلاك والمناصر فيكون من شأن النوع أن يقبل كل هذه المحور النوعية مجتمعة ومتعاقبة كالمحور التركيبية في العناصر فانه يجتمع مع صور البسائط و تعاقب بعضها بعضاً، وبعضها متعاقبة فقط كالحصور البسيطة الفلكية أوالعنصرية فإله لايكن اجتماع صورتين منها واغا يمكن تعاقب بعضها بعضاً.

ص ۱۸۴ مـ س ۱۶، قولـــه: «كأنها رشم فيها» بالشين المعجمة، أي كأنها نقش فيها. وفي بعض النسخ كأنها رسم فيها، بالسين المهملة.

ص ۱۸۴ ـ س ۱۸، قولـه: «إن شئت صورة امتدادية مطلقة...» كالصورة الجسميّة.

وإن شئت قلت: أى صورة امتدادية جوهرية كمامر الامتداد بهذاالمعنى غيرمرة. وعبارة السيخ في الشغاء هكذا: إن شئت صورة جسمية مطلقة، وإن شئت صورة نوعية من صورالأجسام، وإن شئت صورة عرضية إذا أخذت الجسم منحيث هو كالأبيض الخ (ج ١ من المقالمة الأولى من طبيعيات الشفاء، الفصل التانى ـ ص ٤ من الطبع الأول الرحلي).

ص ۱۸۴ ـ س ۲۷، قولمه: «تنحفظ وحدتها الذاتية» اى وحدتها الإبهامية الذاتية. وقولمه: «الى صورة أخرى» وقولمه: «الى صورة أخرى» كالصورة المائية مثلاً. وقولمه: «الى صورة أخرى» كالمهوائية مثلاً. قولمه: «والنوع هوالنوع الأول» لاستلزامه الانقلاب الحمال.

ص ۱۸۴ ـ س ۲۷. قولُسه: «لايجوز حركة الصورة الجسمانية...» اى لايجوز حركة الصورة الجسمانية...» اى لايجوز حركة الصورة المقدارية الجسمانية مجرّدة بالسجرّد المبرزخي، ومن هذاالأصل الأصيل يتبصّر اللبيب بأن التكامل بعد هذه النشأة على أي نحو هو؟ هل هو لايخلو عن تعلّق بمادة أيضاً؛ فتبصّر و تدبّر.

ص ۱۸۴ ـ س ۷۷، قولسه: «الأنه بما هونوع مقدارى...» وبذلك التحقيق الأنيق يصلم وجه ما تقرر في الحسركة الجوهريّة منأن الصّورة الجسميّة متحركة بطبيعة ذاتها والصورة النوعيّة باقية بوحدتها في طول الزمان لأنّ هذه الصورة النوعيّة المحفوظة بحرّدة عن المادة وإن كانت مع المادة على سبيل القضيّة الحينيّة فتبصر. وقوله: «والمتبدّل...» أى والمتبدّل المتحركُ لا يجوز الخ.

ص ۱۸۴ ـس ۳۲، قولسه: «وللأجسام مباد أيضاً فاعلية وغائبة...» راجع الفصل السناني من المقالمة الأولى من طبيعيات الشفاء (ط ١ من الرحلي الحجري \_ج ١ \_ ص ٤).

ص ۱۸۴ ـ س ۳۳، قولسه: «فالفساعل هسوالذى...» قال ـ قدّس سرّه ـ فى الإشراق السسابع مسن الشساهد السرابع مسن الشسواهد الربوبية (ط ۲ ـ ص ۸۳): والإلهيّون يعنون بالفاعل مبدءالوجود ومفيده، والطبيعيون يعنون به مبدأ التحريك.

ص ١٨٥ ــ س ١، قولــــه: «قــال ا لشيخ في الشفاء...» قال في الفصل الثاني من المقالة

الأولى مىن طبيعيات الشفاء ـ ط ١ من الرحلى الحجرى ، ج ١. ص ٢ ـ : والمشترك فيه هيهمنا يعقل على نحوين أحدهما أن يكون الفاعل مشتركاً فيه على أنه يفعل الفعل الأول الدى يتر تب على وجه الح. قولـه: «كالذى يفيد المادة الأولى...» وهوالمفارق. وفي غير واحدة مىن النسخة مسن النسحة المخطوطة المصححة من الشفاء: «كالذى يفيدا لمادة الأولى الصورة الجسمية الأولى» بملا واو، عملى أن يكون الصورة الجسمية مفعولاً ثانياً ليفيد: وهذه النسخة أصح كما يظهر بمنظر ثاقب. قوله: «يتم وجود مابعد» أى الصور الكمالية النوعية. قولـه: «بنحو العموم» أى مفهوم الناعل. وقوله: «بنحو العموم» أى مفهوم الفاعل. وقوله: «بنحو العموم» أى مفهوم الفاعل.

ص ١٨٥ ــ س ١١، قولسه: «أقدم تمنا بالقوة» والصبورة الجسمية ما بالقوة لأن الصورة الجسمية لايتصور بدون الصورة النوعية.

ص ۱۸۵ ــ س ۱۷، قولـــه: «كــونالوجــود...» مفعول لفعل أبطل. وقولــه: «وليس لــه» الواوحالية. قولــه: «ثم يكتنسب سائر الصور» أى الصور النوعيّة.

ص ١٨٥ ــ س ١٣، قولــه: «بالنحو الذي ذكره ثانياً» وهو مفهومهما الكلّي.

ص ١٨٥ ــ س ١٥، قولسه: «مـن الـنحو الـذى ذكره الشيخ...» أى منالنحو الذى ذكره الشيخ...» أى منالنحو الذى ذكره الشيخ...» أى منالنحو الذى ذكره الشيخ، وأما النحو الثاني فلاينبغى عدّ، في المقام من معانى الفاعل والغاية المشترك فسيهما كما قال المصنف أعنى صاحب الأسفار متعرضاً على الشيخ وأما رابعاً فلأن الذى الح. وقولـــه: «بوسط أوبغير وسط» بوسط كما إذا نسب وجودها الى الواجب: «أو بغير وسط» كما إذا نسب الى العقل الفقال أوإلى العقول العرضيّة.

ص ۱۸۵ ــ س ۲۳، قولسه: «والفرق بين وجودى النظيرين» اى وجودى النظيرين فىسلسلة النزول والصعود.

ص ۱۸۵ ـ س ۲۶، قولــه: «همى هذه الأربعة» أى المادة والصورة والفاعل والفاية. وقولمه: «وأما الجسم من حيث وجوده...» بيان لقولمه في صدرالفصل ولمه من حيث هو كانن الجوهر فاسد بل متفير في الجملة زيادة في المبادى؛ والعبارة منقولة من الشفاء حيث قال في الفعرى ـ ج ١ ـ ص ٧٠: قال في الفعرى ـ ج ١ ـ ص ٧٠:

وأما الجسم منجهة ماهو متغيّرأو مستكمل الخ.

ص ١٨٥ ـس ٢٨، قوله: «كمالاً ذاتياً» كالاستكمال الجوهري.

ص ۱۸۵ ـس ۲۹، قولـه: «لابدوان یکون...» جواب لقولـه فان کون الشیء آه.

ص ۱۸۵ ــ س ۳۰، قولــه: «امـر قابل...» وهوالباقي في الحالين. وقولـه: «وصورة حاصــلة» أى حادثـة. وقولـه: «وعدم سابق لـها» الضمير راجع الى الصورة الحاصلة. معالصـورة الـزائلـه أى مـعالصورة السابقة. وعدم مقارن معها أى معالصورة الحاصلة للزائلة أى عدمالصورة الزائلة. وقولـه: «في الصفات الزائدة» كالاعراض.

ص ١٨٥ ــس ٣٣، قولـه: «من كيفية تجدّد الطبيعة» أى الطبيعة الجوهريّة.

ص ۱۸۶ ــ س ۱. قولــه: «من غيرعكس» لأن رفع المتغير لايوجب رفع العدم.

ص ۱۸۶ ـ س ۴، قولـه: «لكسن الكون باعتبار الصورة...» بيان للغرق بين العدم والصورة. والعدم. وقوله: «وقله: «وقله: «وقله: «وقله: «والله عن الهيولى...» فيقال كان السرير عن الخشب. قوله: «و فيكثير منها لايصمح فلايقمال كان عن الانسان كاتب؛ ودائماً يقال كان عن العدم أى بعد العدم.

ص ۱۸۶ ـ س ۱۰، قول. : «كالانسان إذا صار كاتباً» أى إذا صار كاتباً بالفعل.

ص ۱۸۶ ــ س ۱۲، قولـــه: «والعَفْـص» العفـص بالفـتح فالسكون: مازو. وقولــه: «يطلــب فىالشفاء» فىالفصل التانى من المقالة الأولى من الفن الأول من الطبيعيّات ج ١ ــ ط ١ من الرحلى الهجرى ــ ص ٧.

ص ۱۸۶ ـ س ۱۵، قولسه: «بحسب كمل من المعنيين» أى بمعنى بعدو بمعنى نقوم الكمائن مستهما، أما المعنى الأول باعتبار زوال الصورة الأولى من حيث وجودها الخاص، وأما المعنى الثانى باعتبار بقائها في ضمن الصورة الثانية من حيث السنخ والذات.

ص ۱۸۶ ـس ۱۹، قولسه: «قبال الشبيخ: وهنذا شيء لست أفهمه» قالبه في آخر الفصيل الثاني من المقالة الأولى من طبيعيات الشفاء (ط ۱ من الرحلي الحجري ـص ۹ من ج ۱). ص ۱۸۶ ـ س ۲۳، قوله: «مشتركة لجميع الصور الطبيعية» اى من العنصرية والفلكيّة، وقوله: «بل وجودها بالإبداع» أى بالاختراع لأن الإبداع قديطلق عليه. قوله: «فلايكون لها هيولى مشتركة» وذلك لأن الشيء الواحد بماهو واحد مقتضاه واحد لا يختلف. قوله: «ولالسمكون هيولاني» أى ولا يحدث ولا يكون مسبوقاً بالاستعداد أى لا يحدث، وضمير له راجع الى القسم الثانى باعتبار البعض المستفاد من قوله مها، و سياق الكلام هكذا: ومنها ما ليست بقابلة للكون والفساد ولا يكون له كون هيولاني. وقوله: «هذا ماذكره الشيخ» ذكره في الفصل الثالث من أولى طبيعيّات الشفاء .. ط المنالر حلى، ج ١، ص ٩ ـ .

ص ۱۸۶ ـ س ۲۶، قولسه: «أما اللذي ذكروه مينالفيرق...» اي ذكره المشهور منالفرق.

ص ۱۸۶ ــ س ۲۸، قولسه: «لكسن بعيض الصورة...» لكن بعض الصورة فينفسها بحيث يكون لـها ضدّ مفسد، وبعضها فينفسها كما ليس لـه ضدّ؛ نسخة.

ص ۱۸۶ ـ س ۳۰، قوله: «من غير تخصص...» أى من غير تخصص لها فى ذاتها بقبول صورة دون أخرى.

ص ۱۸۶ ــس ۳۱. قولـــه: «فلاتحصل لــها إلاّ بالصور» هذا مذكور ايضاً فىالفصل الثالــت منالمقالة الأولى منالفن الأول منطبيعيات الشفاء. (ط ۱ منالرحلى الحجرى ـــ م ۲ ـــص ۱۰ )؛ ولأجل ذلك يكون التركيب بينها وبين الصورة اتحاديّة لاانضماميّة.

ص ۱۸۶ ـس ۳۲، قولسه: «كاثنة فاسدة» أى باعتبار الحركة الجوهرية؛ وأما طبائعها الكلّية وارباب انواعها فليست مادّية بل عقلية. قوله: «بواسطة اختلاف الصور» أى الصور النوعية.

ص ١٨٤ ــ س ٣٥، قولـــه: «ونسبة الصورة ــــــ هذه النسبة» وذلك لأن الصورة الجسميّة تتحصل بالصور النوعيّة.

ص ۱۸۷ مس ۱، قولسه: «فكسيف لم يصر اختلافها...» أي فكيف لم يصر اختلاف

الصــور النوعية موجباً لاختلاف الجسمية والحال قدصار اختلاف الصور النوعية موجباً لاخــتلاف المهيوليات الخ. قولــه: «وغيرها من الاسباب» وتلك الأسباب كالتخلخلات والتكاثفات.

ص ۱۸۷ ـ س ٧، قولمه: «ثم قال الشيخ: ولوكان للأجسام...» قالمه الشيخ في المجلد الأول من طبيعيات الشفاء (ط ١ ـ ج ١ من الرحلي الحجري ـ ص ١٠): «و لوكان للأجسمام مبدء صورى بهذه الصفة أولطبقة من الأجسام أو لجسم واحد صورة لا تفارق لكمان ذلك المبدأ الصوري يداوم الاقتران بالمهيولي ولم يكن ثمًا يكون ويفسد بل يتملّق أيضاً بالإبداع».

قوله «يداوم» ضميرالفعل راجع الى قوله مبدء صورى. وقوله «بهذه الصفة» اى الاشتراك بالنحو الأول؛ وضمير يداوم راجع الى قولمه: مبدء صورى مشترك بهذه الصفة.

ص ١٨٧ - س ٩، قولسه: «يناقض كونه ابداعي الوجود...» في بعض نسخنا من الأسفار تعليقة مخطوطة في المقام بهذه العبارة: لا يخفى عليك أن ورود ماذكره المصنف على كلام الشيخ مبنى على كون المراد من الابداع هوالوجود الغير المحتاج إلى مادة ومدة أصلاً كالمفارقات، وأما إن كان المراد منه هوالاختراع وهوالوجود المحتاج إلى المادة فقط كالفلكيّات فلايدرد عليه ماذكره المصنف من التناقض؛ والظاهر أن مراده هوالتاني لأن الشيخ كثيراً ما يطلق الابداع على الاختراع و بالمكس.

ص ۱۸۷ ــ س ۱۹، قولـــه: «فلابد أن يكون للمدم شركة» اىللمدم الواقعي. قولــه: «و أمّا الذي قرّرناه...» وهوالنفس الكليّة.

ص ۱۸۷ ـس ۱۵، قولـه: «بالـنحو الأول...» قال الشيخ فىالشفاء: والمشترك فيه هبهنا يعقل عـلى نحويس كماسرً فى الفسل فى تعديد المبادى الـق للطبيعـين أن يأخذوهـا على سبيل المصادرة والوضع...). وقولـه: «لأن هـذاالمـدم...» أى لأن هـذاالمدم عدم شىء وهوالعدم المضاف من شأنه أن يكون أى يوجـد وهـو معنى القوة والاستعداد فلم يبعد أن يبطل عند وجود ذلك الشىء، وأما

المشترك بالمعنى الآخر اي بحسب المفهوم والعموم الخ.

ص ۱۸۷ ــ س ۱۸، قولـــه: «هــذا مــاقــرّره الشــيخ» قرّره فىالفصل التالث من المقالة الأولى من الفن الأول من طبيعيات الشفاء (ط ١ من الرحلي الحجري ــج ١ ــ ص ١٠).

ص ۱۸۷ ــ س ۲۰ قولـــه: «إذوجود كل جزء...» هذا حكم مطلق المقدار. قولــه: «و كذا كون كلَّ جزء هوفساد الآخر...» هذا حكم المقدار المتجدّد.

ص ١٨٧ ـ س ٢٣، قوله: «بحسب كلتا الحيثيتين» أى الزمان والمكان.

ص ۱۸۷ ــس ۲۴، قولـــه: «بــالمعنى الأول ايضـــأ» اى بالــنحو الأول من النحوين المذكوريــن. وقولــه: «نحوأ من الكون أيضاً بالعرض» كوجوده. وقولــه: «ايضاً بالعرض» اى كوجوده.

ص ۱۸۷ ــس ۲۷، قولـــه: «بــل ذلــك يعرض...» أى بل القياس يعرض للمذكور الذي هوالصورة.

ص ۱۸۷ ــس ۳۰، قولـــه: «مـن افـراد مقـولات...» أىالكــم والكــبف والأيــن والوضع.

ص ۱۸۸ ــ س ۸ . قولـــه: «بــالمعنى المذكــور» وهو مايخرج به الشيء من|اقتوة إلى الفعل سواء كان جوهراً أوعرضاً.

ص ۱۸۸ ــ س ۱۰، قولـــه: «لــلجزء الآخــر» أى المادة. وقولــه: «ثم إنه قد مرّت الإشارة» مرّت فىالفصل السابق.

ص ١٨٨ ــ س ١١، قولــه: «ولا بالنحو الآخر ايضاً» أي المفهوم الكلَّى.

ص ۱۸۸ ــ س ۱۲، قولـــه: «قصـل فى أن أىّ العلــل...» راجــع القصــل الناســع مـن المقالة الأولى من الفنّ الأول من طبيعيات الشفاء فى تعريف اشدّ العلل اهتماماً للطبيعى فى بحـــثه (ج ۱ ــ ص ۲۰ مــن الطـبع الرحــلى الحجرى). قولــه: «فى أنّ أىّ العلل ينبغى أن يكون اشد مطلباً...» وهوالمادة والصورة. وقولــه: «من مادّته» متعلق بقولــه: أحقّ.

ص ۱۸۸ ــ س ۱۵، قولـــه: «مــن ماذـّــه» متعلق بأولى. قولــه: «وأما الترتيب بين هذين المبدئين» أى الفاعل والغاية. ص ١٩٨ ـ س ١٩، قوله: «وحكى الشيخ في الشفاء...» حكاه في اول الفصل التاسع من المقالة الأولى من الفن المولي المجرى \_ من المقالة الأولى من الفن المولية في الفصل الثانى ص ٢٠)، وقد مضى الكلام في ذلك في هذا الكتاب اعنى الأسفار أيضاً \_ في الفصل الثانى من هذا الفن السادس أيضاً \_ .

ص ۱۸۸ ـ س ۲۱. قولمه: «يعنى لوتفطّنوا» هذا كلام المصنّف. قولمه: قال و ربما احتج... ، اى قال الشيخ.

ص ۱۸۸ - س ۲۳، قولسه: «وبين الصناعة المهنية» بكسر الميم و فتح البهاء، أى المملية. وقوله: «وكده» الوكد بضم الواو و سكون الكاف السعى والجهد؛ وبفتح الواو و سكون الكاف السعى والجهد؛ وبفتح الواو و سكون الكاف: المراد و القصد. وعبارة الشيخ في الشفاء هكذا (ج ١ من الطبع الأول الرحلى - ص ٢٠): «فقال إن مستنبط الحديد وكده تحصيل الحديد و ماعليه من صورته، والفواص وكده تحصيل الدرة وما عليه من صورته، أى مع ما عليه من صورته أى مع ما عليه من صورته المديدية ولا يقصد إلى مايعرض له بمد ذلك من الصور والأعراض فيعلم منه أن قصده إلى المادة فقط فإن الحديد مادة بمد ذلك من الورته أى صورته المي وليس عليه أمر من صورته أى صورته التي تمرضه.

ص ۱۸۸ ـ س ۲۴، قولسه: «والذى يظهر لنا...» يظهر من الإظهار، وإفقاده فاعلـه، وفســاد هــذاالــرأى مفعولــه؛ والوقــوف منصــوب مفعول ثان لإفقاده؛ ومناقضة عطف على قولــه إفقاده فهى فاعل يظهر أيضاً.

ص ۱۸۸ ـس ۲۵، قولسه: «عسلى البهسيولى الغسير المصسورة» أى البهيولى الأولى. وقولسه: «إذقدأ عرض عن الصور والأعراض صفحاً» أى إعراضاً كليّا. قولسه: «فان لم يقسمه الوقوف» هسذا بسيان صساحب هذا المذهب يناقض نفسه لأنه يلزم عليه أن ينظر فى الصورة والحال أنه ليس بناظرفيها.

ص ۱۸۸ ـس ۲۷، قولسه: «فصا خرج عن النظر...» كلمة مانافية، أى فماخرج في الصورة فيناقض نفسه، ثم ذكر اى الشيخ؛ وعبارته بعد قوله فما خرج عن النظر

فى الصورة هكذا: وظنه ـ يعنى ظنّ ذلك البعض الذى رفض أمر الصورة ـ أن مستنبط الحديد ليس الج. و الحديد غير مضبطرً الى مراعاة أمر الصورة ظنّ فاسد فان مستنبط الحديد ليس الج. و قولـه: «ثم قال وقدقام...» أى ثم قال الشيخ فى الشفاء: وقدقام بازاء الح.

ص ۱۸۹ ـس ۱. قولسه: «في مثل هذه المادة» أى المادة الأولى. قولسه: «إما واجب زوالسها...» اى واجب وجودها فيه ولا يمكن انفكاكها فلاتزول عنها إلاّ بخلافة أخرى غيرهما كالصورة الجسميّة وهذه هى الوثيق الذى يذكره؛ وإما ممكن يجوز زوالسه عنها بدون خلافة أخرى كالصورة التركيبية وهذا هوالقلق» هذه تعليقة من آقا جمال ـره ـ كما في خطوطة عندنا.

وقولسه: «إمــا بمكــن» أى ممكــن زوالسهــا. و عبارة الشفاء بعد قولــه غيرموثوق.به هكــذا: وأيّ مصــنى أشــرف مــن هــذمالمعانى التى منحقّها أن تعلم من.معنى حال الشىء فىوجود نفسه وأنه وثيق أوقلق بل|لطبيعى الخ.

ص ۱۸۹ ــ س ۲، قولـــد: «تكسـبه عـلم هويّة الشيء بالفعل» وفي نسخة أخرى: تكسبه علماً عاهوبه الشيء بالفعل.

ص ۱۸۹ ــس ۶، قولسه: «بمـاهــو وجــود تلــك الماهــية الصــورية» وهــوالمــثل الأفلاطونية.

ص ۱۸۹ ــس ۱۰. قولــه: «على الوجه الكلِّي» متعلق بقولــه بحث...»

ص ۱۸۹ ـ س ۲۲، قوله: «تغطّن به بعض المتأخرين...» هوالسيّد السند ابوالمعالى سيد المحكماء المدقّدين الأميرصد والدين محمد بن المراجع المستحل الشيرازى المقسستول صسبيحة الجمعسة ۱۲ مسن شسهر رمضسان مسن سسنة ۹۰۳ هسة. ق على أيدى الكفرة التركمانية البايندريّة: راجع مجالس القاضى ـ ط ۱ ـ ص ۳۳۸ و روضات الخوانسارى ـ ط ۱ ـ ص ۶۴۵

ص ۱۸۹ ــس ۲۷، قولسه: «وإمــا بالطبـيمى بالعرض» فإنَّ تركيب اجزاء الحيوان بعضها مع بعض بتوسّط النفس لابالذات.

ص ١٨٩ ــ س ٣٤، قولـــه: «إلاّ أن جهة الحمل...» أى إلاّ أنجهة الحمل والاتحاد و هــى أخــذ أجــزاه المركّب لابشرط، غيرجهة الجزئية والتركيب وهي اعتبارها بشرط لا.

ص ۱۹۰ ـ س ۱۳، قولـــه: «ويـتحقّق يــاقوت...» وهــوالجزء النارى الذى سرى فيدالصورة الياقوتيّة.

ص ١٩٠ ـ س ١٤، قول. «إلاتركيبا من هذاالقبيل» اى التركيب الاتحادي.

ص ۱۹۰ ـس ۱۹، قوله: «مادة له باعتبار» ای بشرط لا. قوله: «وجنس باعتبار» أی لابشرط.

ص ۱۹۰ ــ س ۲۰، قولمه: «بحسبالذات» أي الوجود.

ص ۱۹۰ ـس ۲۱، قولـه: «فلابـد أن يكونـا مـتّحدين» فإنه إن لم يكونا متّحدين بحسـبالوجـود بـل كـان كل واحد منهما موجوداً بوجود عليحدة لم تكن الهيولي قوة محضة.

ص ۱۹۰ ـ س ۲۲، قولــه: «قــال الجعقــق الطوســى...» راجــع شرحه على الفصل الأول من النعط السابع من اشارات الشيخ الرئيس.

ص ۱۹۰ ـس ۲۳، قوله: «في صفّى المراتب» أي من الصعود والنزول.

ص ۱۹۰ ـ س ۲۴، قولسه: «فيالهميات كمتابالتحصيل...» فيالفصل الحمادى عشر مـنالمقالــة الأولى مـن،علم مابعدالطبيعة (ص ٣٣١) وكلامه ينتهى إلى قولمه: لأن تكون بــالفعل شــيناً بالصــورة؛ وبعــده أعنى كيف ولوكان تركيب الجـسم الخ، منكلام صاحب الأسفار.

ثم أن المصنف أعنى صاحب الأسفار قدأفاد فىالاشراق السادس منالشاهد الرابع منالشاهد الرابع من الشاهد الرابع من الشهواد الربع المتحورية ولكونها قدوة كل شسىء ليس فيها جهة فعلية أصلاً وإلاّ لكانت مركبة من صورة و مادة أخرى فيتسلسل الأمرلا إلى نهاية. أوينتهي إلى قدوة محضة وكل قدوة فالتركيب بينه وبين الصورة الحادى لاانتسابي إذلوكانتا موجودتين متفائرتين في الخارج لم تكن إحديها قوة والأخرى فعلاً بل كلتاهما تكونان فعليتين هذا خلف.

ص ١٩٠ ـس ٢٤، قولسه: «كسيف ولموكسان تركيسب...» هدا مسن كلام المصنف قد كس ١٩٠ ـ س ٢٤ من كلام المصنف قد كس ١٩٠ ـ المالقالة الدكس سرء. قولسه: «كما عرفها الشيخ في الشفاء...» راجع اول الفحرى ـ ج ١ ـ ص ١٥٥. قولمه: «وأما إذا كان تركيب الجسم منهما...» هذا من كلام المصنف صاحب الأسفار.

ص ۱۹۱ ـ س ۱، قولمه: «بالفصل» اى بالفصل بين النفس و غيرها من الصور.

ص ١٩١ ــ س ۴، قولـــه: «ولاحجر فىأن يكون...» الحبجر كالمنع لفظاً ومعنىً. أىلا منع فى أن يكون الخ.

ص ۱۹۱ ــس ۶ ، قولـــه: «هــذا باعتـبار الــتجريد» أى السواد باعتبار بشرط لا. وقولــه: «باعتبار الاطلاق» أى لابشرط. وقولــه: «مقيداً بكونه فقط» اى بكونه فقط و بشرط لا.

ص ١٩١ ــس ٨. قولـــه: «مأخوذاً بهذاالاعتبار» أى بشرط لا. وقولــه: «بل أخذ مطلقاً» اى بل أخذ لابشرط.

ص ۱۹۱ ــ س ۲۳، قولـــه: «اولى عمــا ذكــره الســيد السند» اى الأمير صدرالدين المذكور آنفاً.

ص ١٩١ ـس ٢٥، قولمه: «الأجزاء التحليلية» أي الفرضية.

ص ۱۹۱ ـ س ۲۷، قولسه: «وذلك لأن القبول...» هذا من كلام المصنف صاحب

الأسفار، بيان لأولوية جوابه من جواب السيّد السند؛ فالكلام تعليل لقوله وهذا الجواب أولى.

ص 191 \_ س 79، قول من الشائق في الهيئات الشفاء ... » قبال في الفصل الثاني من المقال عليه و ص 79، قول 191 من المطبوع من المقال الثاني الرحلي : «والوحدة بالاتصال إما معتبرة مع المقدار فقط، وإما معطبيعة أخرى مثل أن يكون واحداً بالموضوع فان الموضوع للمتصل بالحقيقة جسم بسيط متنق الطبع فيكون موضوع وحدة الاتصال واحداً أيضاً في الطبيعة من حيث إن طبيعته لا تقسم الى صور مختلفة ».

ص ۱۹۱ ــ س ۳۵، قولسه: «لا أنكل واحمد...» راجمع حاشمية الشوارق (ج ١ من الطبع الأول الرحلي ــ ص ۱۶۲).

ص ۱۹۲ ـس ۲، قولـد: «كمـاتوهّمه الجمهـور...» توهّمه الجمهـور مـن كونه الجمامياً.

ص ۱۹۲ ــ س ۶ ، قولـــه: «لا يصــدق عــلىالـنفس الجرّدة وحدها...» لأنّ الفس تُعتاج فيإدراكها الكلّيات إلى ادراك الجزئيات وهو لايحصل إلاّ بالبدن.

ص ١٩٢ ـ س ١٦، قوله: «لايقتنص...» الإقتناص الإصطياد، اىلايكتسب منها الحقائق.

ص ۱۹۲ ــس ۱۷، قولـــه: «وأمــا ماذكــره عــن|لوجــه الثانى...» جواب أمّا يأتى بعدالوجه الثالث وهو قولــه: فكلاهـا مقدوح مردود.

ص ۱۹۲ ــس ۱۹. قولسه: «هــى جزؤه فىذلك...» أى هى جزؤه فىقبول الأبعاد. بل قبول الجسم الطبيعي لــها أى للأبعاد بالصورة الجسمية لاغير.

ص ١٩٢ ــ س ٢٣. قولـه: «فكلاهما مقدوح...» جواب لقولمه واما ماذكره كماقلنا آنفاً. وقولـه: «لأن هذه الإعتبارات...» كاللابشرط ويشرط لا.

ص ۱۹۲ ــس ۳۰، قولـــه: «وإمـا أن يوضع فيها...» فــإن الحــدّاد لـيس مشتقاً منالحديد. ص ۱۹۲ ـ س ۱۳۲، قولمه: «اعلم أن السيّد السند سلك...» تقل كلام السيد السند فى الشوارق و تعليقات أساطين الفن عليه فى المقام يجديك فى إيانة المقصود فراجعها (ج ١ ـ ص ۱۶۲ من الطبع الأعلى الحجرى).

ص ۱۹۳ ــ س ۴، قولـه: «وهذه هوالمراد...» أىهذه الحيثية هوالمراد الخ.

ص ١٩٣ ـس ٧. قوله: «ولا دليل على امتناع ذلك» أي على امتناع الانقلاب.

ص ۱۹۳ ـ س ۱۰. قولـــه: «مطلقاً موجود» أى مطلقا ولابشرط موجود. وقولــه: «باعتبار التجريد» اىباعتبار التجريد عنالآخر و بشرط لا.

ص ١٩٣ ــ س ١٣، قولـه: «لكن مطلقا لاباعتبار...» أى مطلقا ولابشرط.

ص ۱۹۳ ـ س ۲۳، قولسه: «بما أوردها صاحب حاشية التجريد...» صاحب حاشية التجريد...» صاحب حاشية التجريد مدرالدين حاشية التجريد هوالملاً جلال الدين الدواني، ومعاصره هوالسيَّد السند الأمير صدرالدين الدشتكي الشيرازي. وقولسه: «يجرى في البسائط» كالألوان.

ص ١٩۴ ــ س ٣. قولـه: «ماهية ونوعاً» أي لاوجوداً.

ص ۱۹۴ ــ س ۷، قولـــه: «ســـبة المــادّة الى الصــورة» ونسببة اللاّمتحصــل الى المتحصّل.

ص ۱۹۴ ــ س ۷. قولـــه: «وقــال التسـيخ فالواجب...» قالــه فى آخر الفصل السابع مــنالمقالــة الأولى مــن|لــهــيّات الشفاء فى أن الواجب الوجود واحد: وهو الفرد و غيره زوج تركيبى ــ ص ۶۱ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه ــ.

ص ١٩٤ ـ س ٩. قولمه: «ثم قال إن...» اى قال المحقق الدواني أن ماتخيلـ الخ.

ص ١٩٤ ـ س ١٥، قولسه: «عسلى أناسنبيّن في مبحث المزاج...» سيأتى البحث عن المزاج في الفصل الرابع عشر من هذاالفنّ.

ص ۱۹۴ ــ س ۱۷، قولـــه: «ما قالمه بهمنيار فيكتاب التحصيل...» قالــه فيالفصل الأول مــنالــباب الرابع من كتاب النفس منالتحصيل (ص ۷۲۵)، والمصنّف نقل عبارته مــعاختصـــار وتصــرّف. ثم إن كــلام بهمنــيار فيالتحصيل متّخذ من كلام استاذه الشيخ فىالشيفاء غالباً، قيال الشيخ فياول الفصل الأول مننفس الشفاء: إنا قدنشاهد أجساماً تحسى وتتحرك بالإرادة الخ.

ص ۱۹۴ ـ س ۲۳. قولمه: «إن مانقلمه في معرض الاستدلال...» أى مانقلمه السيد السند في معرض الاستدلال...» أى مانقلمه السيد السند في معرض الاستدلال من كلام الشيخ في الحكمة العلائية وهو أن المهيولي والصورة واحدة بحسب الذات متعددة بحسب المعنى كمامر في الفصل السابق الثامن من هذا الفن؛ وإن شئت فراجع الشوارق ايضاً (ج ١ من الرحلي ـ ص ١٤١).

ص ۱۹۴ ــ س ۲۶، قولــه: «وكذلـك مانقل...» اى وكذلك مانقل السيّد السند عن الإشارات وشرحه.

ص ۱۹۴ ــس ۳۴. قولـــه: «مــن وجهــين أحدهمما...» وأمــا ثانىالوجهين فليس بمذكور فىالكتاب.

ص ۱۹۵ ـ س ۶، قولــه: «الشـيخ عرفالصورة...» الشفاء (ط ۱ منالرحلي ـ ج ۱ ـ ص ۱۱۸).

ص ۱۹۵ ـ س ۱۰، قولسه: «لجاز تعریف الهیولی ایضاً بها» ای تعریفها عاهیة شیء.

ص ۱۹۵ ــس ۱۲، قولــه: «وحينــثذيكون مـاخوذاً مطلقـا» أى حــين وقوعهـا فيجواب ماهويكون مأخوذاً مطلقاً ولابشرط.

ص ١٩٥ ــ س ١۴، قولــه: «نفي سببيَّة الغير» أي لاالسببية الواقعيَّة.

ص ١٩٥ ــ س ٢٦، قولـــه: «حتى لزم أن تكون المادة أيضاً كذلك» بل لأن الصورة هىما بالفمل. وأما المادّة فهى مابالقوّة.

ص ۱۹۵ ــس ۲۲، قولـــه: «قـــام ماهــية الحــيوان» أى تمبـام ماهــية الحــيوان بحسب الوجود.

ص ١٩٥ ــ س ٢٥. قولـــه: «كــل شىء بصورته هوذلك الشىء لابمادته» قدمضى تحقــيق البحــث عــنذلــك الحـكم الحكيم والأمرالمبرم القويم فىالفصل السابع من المرحلة الــرابعة فىتحقيق اقتران الصورة بالمادة (ج ٢ ــ ص ٧ من.هذاالطبع بتصحيحنا و تعليقاتنا

عليه).

ص ١٩٥ ـ س ٧٧، قوله: «وغايتها أنها تصير نفس الانسان...» أقول هذا مطلب عظيمالشأن جداً. ومنه يستفاد حدوث العالم على وجه أعلى وأشمنع؛ ولنا فىذلك المطلب الأعملي والمرصد الأسمني كستاب عليه يني بالفارسية موسوم به «دروس اتحاد عاقل بعقول» والحمدلله رسالهالمين.

ثمّالفصــل الــثامن مــن\لمقالة التاسعة من|لــهيات الشفاء فىأن النفس الناطقة كمالــها الحنــاص بهـــا أن تصـــير عالمــأ عقلــياً مرتسعاً فيها صورالكل (ص ۴۶۴، بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ١٩٤٠ ــ س ۴، قولــه: «قال فى إلهيات الشفاء: وكل بسيط فإن ماهيته ذاته...»، قالــه فى الفصل الثامن من المقالة الخامسة من القالث الثالث عشر من إلىهيات الشفاء (ص ٢٣٧ بتصحيحنا).

ص ۱۹۶ ــ س ۷، قولـــه: «فــيكون هــؤأيضــاً قديتضمّن...» تذكيرالضمير باعتبار المقــبول. وقولـــه: «والصــورة دائمــاً جزء منالماهيّة» و فينسخة: والصورة أنما هي.جزء منالماهية فيالمركّبات.

ص ۱۹۶ ـ س ۱۱، قولــه: «وقــال فى موضع آخــر منها...» راجع الفصل السابع مــنالمقالة الخامسة من|لــهيات الشفاء. وقولــه: (يكون فيها اتحاد علىأصناف» تعليقات المصنف علىالشفاء فى اصناف الاتحاد (ط ۱ ــمناارحلى ـــص ۲۱۱).

ص ۱۹۶ ــ س ۱۴، قولـــه: «إمــا بالتركيــب» كالأعضــاء لـبدن الإنـــان. وقولــه: «وإما بالاستحالة والامتزاج» كالعناصر فيالمركّبات الطبيعيّة.

ص ۱۹۶ ـ س ۱۶ قولــه: «ومنها اتّحاد شيء بشيء...» اى اتحادالجنس بفصلـه المقوم، وقولـه: «أن يكون ذلك الشيء» المقوم، أى الجنس، وقولـه: «أن يكون ذلك الشيء» الشيء أى الفصل.

ص ۱۹۶ ــس ۱۹، قولـــه: «بحسـب اعتـبار كون المادة مادة والصورة صورة» أى بشرط لا. لابحسب اعتبار كونهما جنساً وفصلاً ولابشرط. ص ۱۹۶ ـ س ۲۴، قوله: «كما تخيله...» أىكماتخيّله السيد كماتقدّم.

ص ۱۹۶ ـس ۲۷، قوله: «مادلٌ برهان...» كلمة مانافية.

ص ۱۹۷ ــس ۱۰. قولـــه: «فيأجــزاء الياقوت» أى الأجزاء العنصريّة لأن أجزائه المقدارية متّحدة بالحقيقة.

ص ١٩٧ ـ س ١٥. قول. « «اضافة وضعية » كالقرب والبعد والمحاذاة وغيرها.

ص ۱۹۷ ـ س ۲۸، قوله: «منحيث اعتبار كونهما مادة وصورة» أي بشرطلا.

ص ١٩٧ ـ س ٣٠. قوله: «ثم مانقل...» أيثم مانقل الدواني عن استاذه الشريف.

ص ۱۹۷ ــ س ۳۱، قولــه: «كماسبق» أى كماسبق من أنَّ الاتُعاد بين عرضيات وموضوعاتها اتحاد عرضيّ.

ص ١٩٧ ــ س ٣٢، قولــه: «فليس بين الجزئين تخالف في الجنس» لأنهما من مقولة الكم. وقولـه: «بعينها النسبة التي تكون بين الجنس والفصل» أي نسبة المبهم الى المتعين. ص ١٩٨ ــ س ١، قولـه: «اختلاف القوى...» من اللاسمة إلى المدركة.

ص ۱۹۸ ـ س ۳ قولمه: «ثم قال إنماذكره...» أي ماذكره ميرصدر يقتضي الخ.

ص ١٩٨ ـ س ٢١، قولسه: «واعملم أن هذيس السنجريرين...» أى السبيّد السند والعلامة الدواني.

ص ۱۹۸ ــس ۲۳، قولسه: «حيث ارتكب أحدهسا» وهوالسيدالسند ميرصدر. قولسه: وأمسا الآخسر، وهمو الملاّجسلال السدواني. وقولسه: «حيث زعم أحدهما» وهو الملاجلال الدواني. وقولسه: وأما الآخر وهو السيّد السند.

ص ١٩٨ ـ س ٣٣، قوله: «فصل فى تنتم القول فى أحوال العلل ... اعلم أن المصنف اعنى صلحب الأسفار إلى الفصل العاشر المسنف اعنى صاحب الأسفار إلى الفصل العاشر من المقالمة الأولى من العبع الرحلى المجرى).

ص ١٩٩ ـ س ٢. قولــه: «وأسا تحقيق ماهيـتها...» أى وأسا تحقيق ماهية هذه الأربعة تصورًا والاطلاع على احوال هذه الأربعة وضعاً وتسليماً الخ. ص ١٩٩ ـس ٣. قولــه: «المراد بالحسركة هيهـنا كــل خــروج...» الميؤخذ في هذا التعريف قيدالتدريج ليدخل فيه الكون والفساد لأنهما واقعان في الآن.

ص ۱۹۹ ـ س ۵ ، قوله: «في كونها ذامقامات مختلفة...» وأن البدن والقوى المنطبعة فسيها مسن مراتبها. وقوله: «إذليس هذاالتغاير...» اى ليس هذاالتغاير كتغاير العاقل والمعقول مثلاً حتى يكفى التغاثر الاعتبارى. قوله: «فالهيّىء هوالذى» وهوالعلّة المعدّة. ص ۱۹۹ ـ س ٩، قوله: «بعدأن يضع» أى بعدأن يضع ويسلم أنّ هيهنا أمراً الخ. ص ۱۹۹ ـ س ٢٠، قوله: «فذكر الشيخ أنها لاتعقل...» راجع الفصل العاشر

ص ۱۹۹ ــ س ۲۰ قولـــه: «فداشر الشــيخ انهــا لا تعقــل...» راجع الفصل العاشر منأولي الطبيعيات الشفاء (ج ۱ منالطبع الرحلي ـــص ۲۱).

ص ۱۹۹ ــ س ۲۳، قوله: «ربما كان مايقومه...» كالنفس بالقياس الى البدن.

ص ۱۹۹ ـ س ۲۵. قولسه: «أحدهما مفارق...» قال المصنف ـ قدتسسر، و فالإنسراق التالث من الشاهد التانى من الشواهد الربوبية (ط ۱ من الحجرى ـ ص ۱۱۱) في البسات الصور المفارقة بطرق ثلاثة بعد بيان الطريقة الأولى ماهذا لفظه: فلابد لكل طبيعة من محرك غيرها ـ الى قوله ـ : وذلك المحرك المقوم له يجب أن يكون أمراً ثابتاً مفارقاً عن المادة ولواحقها الح، فراجعه فإن بيانه في المقام مجد جداً. وقوله: «وله قسط في تقويم المادة...» أى يكون شريك العلّة. وقوله: «وييان ذلكُ في الصناعة الأولى» حيث اثنوا فيها أن الصورة شريكة علّة الهيولى وليست علّة مستقلة قريبة لها.

ص ۲۰۰ ــ س ۱، قولــــه: «الستى هـــى جزؤً» صفةللمادة. وقولــه: جزء منوجوده، أى منوجود المتكون عنها.

ص ٢٠٠ ـ س ۴، قولسه: «كالعقاقير...» في بحر الجواهر للفاضل المهروى: عقاقير السم يقدع على جميع الأدوية واحدها عقار كزكار. وقيل: العقاقير كل نبت ينبت تما فيه شغاء. وفيه أيضاً: الكيموس بالفتح هذه اللفظة سريانية و معناه الخلط في النهاية. الكيموس في عبارة الأطباء وهمو الطعام إذا انهضم في المعدة قبل أن يتصرف عنها ويصيردماً. انتهى.

--واعلم أن الكيموس بعد الكيلوس، والكيلوس كمافي الكتاب المذكور بالفتح لفظة سريانية وهـ والطمام إذا انهضم في المعدة وهو جوهر سيّال شبيه بماء الكشك السخين. وفي الفصل المثاني من المقالمة الأولى من القانونجه في الطب أنّ الفئاء إذا ورد على المعدة استحال فيها إلى جوهر شبيه بماء الكشك التخين الذي يسمّى كيلوساً، وينجذب الصافى منه إلى الكبد فيدفع من طريق العروق المسمّى بماساريقا وتنضج في الكبد ويسمّى كيموساً.

ص ٢٠٠ ـ س ؟، قوله: «وذلك إما بحسب الاجتماع...» عبارة الشيخ الرئيس بعد قوله والكيموسات للبدن هكدا: وإذا كانت أنما يحصل منها الشيء بأن يكون معها غيرها فإما أن يكون بحسب الاجتماع فقط الخ.

ص ٢٠٠ ــ س ١٥، قولـه: «لقبول التركيب والاستحالة معاً» عبارة الشيخ فىالشفاء بعــد قولـــه: والاستحالة معاً. هكذا: فهذا مانقولـه فىالعلّة المادية. وأما الصورة فقد يقال الخ. فراجع.

ص ٢٠٠ ـ س ١٤، قولمه: «ويقال صورة لنغس النوع» شروع لبيان اطلاقات الصورة.

ص ٢٠٠ ـ س ١٧، قوله: «كيف كانت» أى حقّاً أو باطلاً. وقوله: «وتفارق النوع» أى الصورة بهذا للمني غير الصورة بمنى النوع.

ص ۲۰۰ ـ س ۱۸، قولــه: «والصورة المـأخوذة إحـدى المبادى...» اى منالعلل وتكون علّة صورية.

ص ٢٠٠ ـ س ٣٠. قول: «انواع قويةالوحدة والوجود» كالأفلاك.

ص ۲۰۰ ـ س ۳۱، قولـــه: «وأمــا الغاية فهى...» ناظر الى طبيعيات الشفاء (ط ۱. ج ۲ ـ ص ۲۲).

ص ٢٠٠ ـ س ٣٤، قوله: «فصل في تعيين المناسبات...» ناظر الى الفصل الحادى عشر من المقالة الأولى من الفن الأول من طبيعيات الشفاء (ج ١ ـ ط ١ من الرحلي المجرى \_ ص ٢٣).

ص ۲۰۰ ــ س ۳۵. قولـــه: «فاعلم أن الغاية بحسب نحو منالوجود...» اىالوجود

الذهبني. ثمّ قولسه: «وبحسب نحو آخر من الوجود» أى الوجود الخارجي. ثم اعلم أنّ التحديد بالوجود توطئة لما يأتي من قول القرق بين الماهية والوجود الخ، حيث يقول: والشيء ما لم يوجد لم يكن سبباً لوجود شيء بل المؤثر فى الأشياء ليس إلا الوجود، وهذا حيق لامرية فيه، والفاية ما لم تكن موجودة لا تصير غاية للفعل أعنى الوجود المقدم على الفعل وذلك لأن طلب الجهول المطلق محال؛ ونعم ما أقاد العارف الرومى فى اول الدفتر الرابم من المثنوى المعنوى بقوله:

حمق بسيالود اول كابيس لبسى

وكذا يقول العارف الجامى فىذلك: مسسرادى را ز اول تسسا ندانسسى بلسى ايسن حرف نقش هرخيال است

عاشق هسر پیشه و هسر مطلبسی

کجا در آخـرش جسـتن توانی کـه نادانسـتهراجستن.محال است

والفسرق بين وجودى الغاية بالإجمال والتفصيل؛ والمتألمه السبزوارى قال فىذلك (ج ٣ منشرح المنظومة ـ ص ٣٥٧\_ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه):

لذاتسه للغصسل كسبان مصدراً معطسية الغسساعل فاعلسسيّة ريّسان ذهسناً ابستغى ريّانسيا لوكسان الالستذاذ فيسنا شساعراً بسل يغمسل الستذاذ إذغائسية فكسل الفسائي فسيه كانسا

ص ٢٠١ ـ س ٢، قوله: «وقد تكون غاية...» أى الصورة قدتكون غاية بوجه؛ وكذلك قوله: «وربما كانت مادة» اعنى أن ضمير كانت يرجع الى الصورة ايضاً. وقوله: «إلامن جهة اجتماع المادة والصورة» أى في ماإذا كانت الصورة مادة لصورة أخرى.

ص ۲۰۱ ـ س ۴، قوله: «قال الشيخ: الفاعل منجهة سبب...» راجع الفصل الحادى عشر من المقالة الأولى من الفن الأول من طبيعيّات الشفاء (ط ۱ ـ ج ۱ ـ ص ۲۲).

ص ٢٠١ ـ س ٧، قولسه: «كان الجـواب صحيحاً» وذلك لأن الصحة علة غائية للرياضة.

ص ٢٠١ ــ س ٨. قولـه: «علَّة لوجود ماهيتها» أىماهية الغاية.

ص ۲۰۱ ـ س ۱۰ قولـه: «بلوجودها السابق» اىوجودها الذهني.

ص ۲۰۱ ــ س ۱۲، قولـه: «بحسب احدالوجودين» أي الذهني.

ص ٢٠١ ـ س ١٦٠، قول. : «لأنهما علّة لصاحبهما...» اى لأن كل واحد منهما علّة للأخرى فالمادة علّة الصورة من حيت هي محلّ، والصورة علّة للمادة من حيث هي حالّة. ص ٢٠١ ـ س ١٩، قول. : «فيكون سبباً لايجاد الصورة» كالعلل المدك.

ص ۲۰۱ ـ س ۲۰، قولـه: «والغاية سبب فاعلى» اى سبب قريب للفاعل.

ص ٢٠١ ـ س ٣١، قول. فغضل في كيفيكه دخول العلل... اناظر الى الفصل الحساس عشر من المقالة الأولى من الفول من طبيعيّات الشفاء في كيفيّة دخول العلل في المباحث وطلب السلم والجسواب عنه (ج ١ من الرحلى الحجرى ـ ص ٣٣، في كيفية دخول العلل في المباحث وطلب اللم والجواب عنه.

ص ٢٠١ ـ س ٣٥، قوله: «وأما التعليمي...» أى وأما العالم التعليمي في قبال العالم الطبيعي في قبال العالم الطبيعي. وعبارة الشيخ في الشفاء هكذا: وأمّا الأمور التعليمية فلا يدخل فيها مبدء حركة الاحركة لها، وكذلك لا يدخل فيها غاية حركة ولا مادة البثة بل يتأمّل فيها العلل الصورية فقط (اول الغصل المذكور آنفاً من الشفاء (ج ١ ـ حل ١ ـ ص ٣٣).

سبوريه تصد ، وي المصنى المعنور الله المن المساح رج ، - - ك الله ، المن المال المؤال من ٢٠٢ - س ٣، قول الله في المسائل على ٢٠٢ - س ٣، قول الله في النسائل على الملل الثلاثة أى الفاعل والفاية والصورة بالتضمّن حيث قال فإن تضمّن الفاعل - أى فإن تضمّن السؤال الفاية؛ وأمّا إذا تضمّن السؤال الصورة؛ ولكن في المستماله على المادة غير السياق فقال وأما إذا كان السؤال عن المادة واستعدادها وذلك السؤال عن المادة واستعدادها وذلك الماية وقد أخذت الماية وقد أخذت معصورة ما خبصر.

ص ٢٠٢ ـس ٥. قولسه: «أما الصورة فلما أشرنا اليه» اشاراليه يقولـه: وإلاّ لكان الشــىء علــة لنفســه. وقولــه: «كــالخير مثلاً» كما يقال لِمَ فعل فلان هذا الخير؟ فيقال فيجوابه لأنّ الخير مطلوب لذاته.

ص ۲۰۲ ـس ۱۰، قولـه: «ولايكفى ذكسرالمادة وحدهـا» بأن يقال لأن البدن ذومـزاج. وقولـه: «بـأن يقــال جوابـاً عنالسؤال المذكور» وذلك لأن السؤال لايقف بليجيىء السؤال أنه لمكان مزاجه معتدلاً.

ص ۲۰۲ ـ س ۱۲، قولـه: «فيقال ليخلص نفسه» الإلـهى يقول بهذاالجواب. قولسه: «ويقال لأنه مركب من الأضداد» والطبيعى يقول بهذاالجواب. وقوله: «ولا يجوز أن يجاب بالفاعل في الاستعداد الذي ...» وهو الاستعداد اللازم لأصل المادة وإن لم يفعل فيه فاعل ولم يتصور "بصورة أخرى، وأما في الاستعداد الذي يحصل بسبب فعل فاعل ويصير كالصورة له فيجاب بذكر فاعلمه أوصورة متمةله.

ص ٢٠٢ ـ س ١٤، قوله: هوبالجملة السؤال لايتوجّه...» إذلامعنى للسؤال بلم عمن ذات الشمىء فلابد أن يكون عن تصورها بصورة فيتسلسل عن علّة وجود ما فيها فيجاب بالفاعل والفاية.

ص ٢٠٢ ــ س ١٧، قولـــه: «فالمــادّة وحدهــا لايكفـــى أن يجــاب بها...» كمايقال لمصــار المــرآة ملساه صيقلية؟ يجاب بالفاعل فيقال لأن الصاقل صقلــها، ويجاب بالفاية ويقال لأنها نظهر الأشباح.

ص ۲۰۲ ــ س ۲۰. قولـــه: «لــتوقف بيان ذلك عليه» اى لتوقف بيان هذه المسئلة على اثبات التركيب الاتحادى بينالمادة والصورة.

ص ۲۰۲ ــ س ۲۰ ، قولـه: «فی تحقیق ماهیة المزاج...» إن شئت فراجع شرح حکمة الاشراق فی تحقیق ماهیة المزاج واتیته (ط ۱ من الحجری ــ ص ۴۳۶).

ص ۲۰۲ ـ س ۲۱، قولَـ ه: «مناسب لأن يذكر في العلوم الإلهيّة» قد تقدم كلامنا في أول هـ خاالجملّـ د سن أن الشـ هرة بكـ ون هـ خاالجملّد من طبيعيات الأسفار لاأصل لها. تم المصنف قـ ال في آخر الفصل التاسع من المسلك التالث (ج ٣ من هذا الطبع ـ ص ٧١):

وهذاالمبحث اليق بالطبيعيّات؛ فتدبّر.

ص ٢٠٢ ـ س ٢٣. قوله: «حتى أنها تكون...» إشارة إلى معنى التوسط.

ص ۲۰۲ ـ س ۲۴، قوله: «وانها في الجسم ذي المزاج» إشارة الي معني التشابد.

ص ٢٠٧ - س ٢٥، قوله: «لاتضاوت بينها إلا في الموضوع» انسارة الى معنى التسابه. وقوله: «أو وضعاً فقط كماهو عندنا» اعلم أن المصنّف أعنى صاحب الاسفار يذكر في المزاج ثلاثة مذاهب اصلية: أحدها أنه يحصل بامتزاج العناصر وهي باقية في الممتزج بصورها النوعية المحضه إلا أنها قد تصمّرت في الفاية. وثانيها أنه يحصل بالامتزاج ولكنها غيرباقية في الممتزج بنحو المحوضة بيل تخليع صورها وتلبس صورة واحدة أخرى فتصير لها هيولى واحدة وصورة واحدة. وثالثها أنه يوجد بلا امتزاج منها، ولكن الذي يحصل من الامتزاج كما في المواليد فهو على الوجه الذي ذهب اليه صاحب المذهب التاني. والأخير مذهب المستّف والنسيخ الرئيس ذهب الى الأول و رد على الثاني و حسبه مذهباً محدثاً مخترعاً، وسيأتي تفصيلها.

ص ٢٠٢ ــ س ٢٨، قولـه: «لاسبيل الى الأول» وهو عدم اعتبار نسبة وضعيَّة.

ص ۲۰۲ ـ س ۳۴، قوله: «هذا تقريس ماذكره الشيخ في طبيعيّات الشفاء» راجع الفصل السادس من مقالة الفن الثالث من طبيعيات الشفاء ـ ط ۱ من الرحلي الحجري ـ ـ ج ۱ ـ ص ۲۰۲؛ والمقالة التانية من الفين الرابع من طبيعيات الشفاء فصلان في المزاج وتوابعه ـ ط ۱ من الرحلي، ج ۱، ص ۲۴۱ ـ .

ص ۲۰۲ ـ س ۳۴، قوله: «واعـ ترض عليه الرازى...» راجع الفصل الأول من الباب الثالث من المباحث المشرقية للفخرالرازي. (ج ٢ ـ ط حيدرآباد هند ـ ص ١٥٠).

ص ٢٠٣ ــ س ١. قولســه: هليس بيّنا بنفـــه...» راجع الفصل السابع من المقالة الثالثة من نفس الشفاء (ص ٢٠٢ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه). نصبه: عَلَم و نشانه.

ص ٢٠٣ ــ س ٧. قولـــه: «تــأتيراً» منصوب مفعول قولــه يفعل. وقولــه: فيالفصل المشـــتمل عـــلى المقدمـــات...» هـــوالفصـــل الـــثاني مــن المقالة الثانية من الفن الخامــــ من

طبيعيات الشفاء \_ ج ١ من الرحلي الحجري \_ ص ٢٤١.

ص ٢٠٣ ــس ٩. قولسـه: «ولايخفى أن ذلك منه...» هذاكلام الفخرالرازى معترضاً علىالشيخ الرئيس.

ص ٢٠٣ ــ س ١١، قولــه: «قـال ومـن الإشـكالات...» أى قـال الفخـرالرازى فى المباحث المشرقية: ومن الاشكالات على اصل الكلام أنَّ الشمس تسخّن الارض. الخ (ج ٢ ـ ط حيدرآباد هند ـ ص ١٥٢).

ص ٢٠٣ ـ س ٢٠، قولــه: «والتحقيق في هذا المقام...» البحث ينتهي الى اقسام الفعل وأن العلوم من الفعل الإلمهي؛ مجت شريف جداً.

ص ٢٠٣ ـ س ٣٣، قولسه: «وذلك كالصبورة النارية» اى وذلك الأمر المادى كالصورة النارية الخ.

ص ٢٠٩ ـ س ٢٧، قولسه: «أما الانسكالات فمسهورة أشهرها أن هيهنا أموراً ثلات... » نقلها في شرحه على الهداية الأثيرية في مبحث حصول المزاج (ص ١٤٣ من الطبع الأول الحجري)، فراجع. ثم المصنف ناظر في المقام الى المباحث المشرقية للفخر الرازى (ط حيدرآباد هند ـ ج ٢ ـ ص ١٥٣) حيث قال: وإذا ثبت ذلك فنقول: العناصر اذا تلاقب الكسر كل واحد منها في كيفيته بالآخر فهناك أمور ثلاثة المنكسر والكاسر والاتكسار، أمّا المنكسر الخ.

ص ۲۰۴ ــ س ۲۵. قولـــه: «وهـــذا مشكل بوجهين...» ناظر الى المباحث المشرقية للفخــرالــرازى حيث قال: وهيهنا إشكال وهو أن الماء البارد الخ. ـــ(ط حيدرآباد هند ــ ج ۲ ــ ص ۱۵۴).

۔ ص ۲۰۴ ـ س ۲۰۴ ـ الله قولسه: «ولـك أن تقسدح فيالوجه الاول....» ناظر الى المباحث المشـرقيه للفخرالرازى حيث قال: فنقول: كما أنالذى يحرّك الخ (ط حيدرآباد هند ـ ج ۲ ـ ص ۱۵۳).

ص ٢٠٥ ـ س ١١، قولمه: «وهي من جنس...» اى الكيفيّة المزاجية من جنس او اثل الكيفيات الملموسة الخ.

ص ۲۰۵ ـ س ۱۹، قوله: «كثيرة بالعدد...» اىكثيرة بتكثير الموضوع.

ص ۲۰۵ ــ س ۲۶. قولـــه: «لأن هــذا بــالعدد...» اى لأنَّ اخــتلاف المزاج بالعدد. وذلكُ اى اختلاف العناصر بالنوع.

ص ٢٠٥ ـ س ٢٨، قولـــه: «وأمــا الـرابع...» الرابع وهو الصورة فتلك الصورة التي الخ.

ص ٢٠٥ ـ س ٣٣. قولسه: «لكانت متخالفة الماهيات...» اىلكانت افراد هذه الكيفية المزاجية متخالفة الماهيات والذوات، والمقدر خلاف هذا.

ص ۲۰۶ ـ س ۸ ، قولـــه: «وتزيسيف ماذكر فىالجواب عنه...» اى فىالجواب الذى ذكر الهقق الدوّاني.

ص ٢٠۶ - س ٩، قوله: «فصل في ماذكر، الشيخ في المقام...» الفصل السابع من مقالة الفن الثالث من طبيعيات الشفاء (ط ١ - ج ١ من الرحلي الحجري - ص ٢٠٥) في ابطال مذهب محدث في المزاج؛ لكن قوماً قداختر عوا في قرب زماننا الح. ثم وان شئت فراجع شرح المحقى نصير الدين العلوسي على الفصل الثاني والمشرين من النمط الثاني من شارات الشيخ الرئيس بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

ص ۲۰۶ ـ س ۱۱، قوله: «فمنهم من جعل تلك الصورة أمراً...» كأنهم قالوا بأن هـ ذه الصورة المتوسطة هي المزاج. حُمْيًا: شدتت خشم و اول آن، وسورت وسختي از هر چيزي، و اول جواني و نشاط آن. منتهى الأرب في لغة العرب. وقوله: «ويرى أن المستزج بذلك» أي مجصول هذه الصورة المتوسطة. وقوله: «ثم قال» أي قال الشيخ ماحاصله أن هذا اي مذهب انخلاع صورالعناصر لوكان حقا لكان المركب الح.

ص ٢٠۶ ــ س ١٣، قولـــه: «قاطس متسبخر...» النســخ مخــتلفة فبعضــها متسبخر كمــاجعلناه متناً؛ وبعضها مسجّر بالسين المهملة و جيم أبجد، و فى منتهى الأرب: تسجير المــاء روان كردن آب را؛ و فى بعضها مستجزّ منجزّ بالتضعيف وفى اللغة المذكورة استجزّ الــبرّ بــدرو رســيد گــندم؛ وفى بعضها متجزّ منجزه وهو ظاهر ولكل منها وجه ولكن الصواب هو أحد الأولين. ص ۲۰۶ ـ س ۱۵، قولسه: «فسنقول تلك الأجزاء التى...» هذا منكلام الشيخ وهو الهجسة الأولى الستى يقسول صاحب الأسفار بعد: وأما الحجة الأولى ففى غاية الضعف؛ والحجستان كلتاهما ذكرهما الشيخ فى الفصل السابع من الثان اثالث من طبيعيات الشفاء (ج ١ ـ ط ١ مـن الرحـلى الحجـرى ـ ص ٢٠٥)؛ وصاحب الأسفار حرّرهما و لحقهما بعبارته دون عبارات الشيخ.

ص ٢٠٧ ـ س ٨ ، قولسه: «قمال الشميخ أيضاً ثم لننظر...» قالمه الشيخ في الفصل السمايع من الفائد والثالث من طبيعيات الشفاء ـ ط ١ من الرحلي الحجري ـ ج ١ ـ ص ٢٠٥ ـ . وهمذا وجمه آخر لإبطال المذهب المخترع، ثم العبارة في نسخة مصحّعة هكذا: «ثم لننظر أن هذه العناصر اذا امتزجت فما الذي الحج».

ص ۲۰۷ ـس ۱۴، قولسه: «فاللازم غيرضائرلهنا» السلازم أى المزاج؛ وقوله: «والضائر غير لازم علينا» الضائر أى الامتزاج.

ص ٢٠٧ ـس ١٨، قولسه: «ثم اعلم أن النسيخ اورد انسكالا على نفسه...» اورد السكالا على نفسه...» اورد الإنسكال على نفسه في الموضع المذكور من الشفاء قبيل ذلك ط ١ من الرحلي المجرى \_ ج ١ ــ ص ٢٠٢ ــ . قولسه: «وأنسا يستغير كمالاتهسا...» أى كمالاتهسا الثانسية وهسى الكيفيّات. وقولسه: «ثم يستغيد بالمزاج...» اى ثم يستغيد ذلك المعتزج كماهو مصرّح في عبارة الشيخ في الشفاء.

ص ۲۰۷ - س ۲۷، قولمه: «ولاتمنعها عن ذلك...» اى عن حصول نوع منالكيف المحسوس وحمد من حمدود التوسط فيه. وقوله: «أن يقبل حرارة...» أى يقبل ذلك المجزء حرارة متصفدة.

ص ۲۰۷ ــ س ۲۵، قولسه: «ليس اعتراضها...» اىاعـتراض هذه الشبهة كماهو منصوص فىكلام الشيخ فىالشفاء.

ص ۲۰۷ ــ س ۷۷. قولـــه: «ولــولا ذلــك...» اى ولــولا ذلــك الــتغير وهو الفعل والانفعال لما كان لتركيبها فائدة.

ص ۲۰۷ ـ س ۳۰ قولــه: «وأن تلـك الصــورة...» اى صــورة المركّبات لاتحدث

ولاتحمل ً إلاّ مسادّة تستحفظها الخ. ينبغى أن يراجع إلى الشفاء لأن ماتقل عنه فىالكتاب غسيرمتسسق كأثمـا يوجب الإبعاد عن نيل المراد، وعبارة الشفاء متسقة (الشفاء ــط ١ منالرحلمي الحجري ــج ١ ــص ٢٠٤.

ص ٢٠٧ ــس ٣۴. قولـــه: «اشسكال آخــر غيرذلك الاشكال» ذلك الإشكال هو قبول البسائط صور هذهالأنواع وان لم تتركّب.

ص ٢٠٨ سس ١، قوله: ﴿في أن قبل الجزء المفرد... » قبل كعلم فعل ماض.

ص ٢٠٨ ـ س ١٩، قوله: «ماحكاه الشيخ في الشفاء...» حكاه في الفصل السادس من مقالمة الفين الماد من طبيعيات الشفاء (ج ١ من الرحلي الحجري \_ ص ٢٠٣): ثم قال المعلّم الأول بعد ذلك فالمعتزجات ثابتة بالقوة، أوقال: لكن المعتزجات قوتها ثابتة الخ.

ص ۲۰۸ ــ س ۱۷. قوله: «على أمريكون لـها...» اىذلك الأمر للممتزجات.

ص ۲۰۸ ـ س ۱۸، قولمه: «فانهالوفسندت...» أى لوفسندت المعتزجات أيضاً لكانت ثابته أيضا بتلك القوء أاى القوء التي بعني الاستعداد.

ص ۲۰۸ ـ س ۲۰ قولسه: «قال أما المعلّم الأول فقال...» راجع أول ص ۲۰۴ ج

۱، منطبیعیات الثفاء. قولـه: «فحسب هؤلام...» ای فحسب هؤلاء المُسُرون أنه الخ. ص ۲۰۸ ـ س ۲۷، قولــه: «حصـول ذلـك الشــى...» أی والقــوُهُ عــلیصــورة

المتزجات لايستلزم حصول صورة المعتزجات. ص ٢٠٨ ـ س ٣٣، قوالسه: «والجسم بما هوجسم...» قدمر التحقيق في هذه القاعدة

ص ۲۰۸ ـ س ۲۲، فولسه: «والجسم بما هوجسم...» قدم التحقيق في هذه الفاعده الشريفه غير مركة؛ وهذا أصل قويم في بقاء النفس و ثباتها رداً على المادي غير المعنوى.

ص ٢٠٩ ـ س ٢٩، قولسه: هوالحق أن دارالوجود واحدة...» النكتة ٢٥ من كتابنا المف نكتة و نكتة مفيدة في المقام جداً. والمصنف ناظر الى المباحث المشرقية ـ ج ٢ ـ ص ١٣٤ من طبع حيدرآباد الدكن. والعارف الجامي اشاراليه في الأورنج الخامس من كتابه في ذلك بقوله:

جهان يكسرچهارواحوچهاجسام بود شخص معيّن عالمش نام

بـود انسـان در ایـن شخص معیّن جـه عیـن باصـره بشـناس روشن

ص ٢٠٩ ـ س ٣٣، قول ... «والبرهان عليه مستفاد من قاعدة الامكان الأشرف» سيأتى فى الفصل السابع من الموقف التاسع من إلهيّات هذا الكتاب المستطاب البحث عن قاعدة الامكان الأشرف. والأولى كما أفاده المتألّم السبزوارى فى تعليقته على ذلك المقام إضافة الإمكان إلى الأشرف، وكذا إمكان الأخس لأن الأشرف والأخس صفتان للممكن لا للإمكان أى امكان الممكن الأشرف أوالأخس إلا أن يجعل المصدر بعنى الناعل؛ وفي خاطرى أن بعض اساطين الفن عبر بالإضافة.

ص ٢٠٩ ـس ٣٣، قولـه: «وأما الثانية فينحن واضعها...» هكنذا صرّح أيضاً فىرسالة الحشر (ص ٣٥٢ منرسائله التسع المطبوعة) ونقل كلام المعلّم فيها فراجعها فائهما نافصة فى تحقيق القماعدتين. ثم يمأتى البحث عنهما علىالتفصيل فى الفصل السابع من الموقف التاسع من المهيات هذا الكتاب وقد اشرنا اليه آنفاً.

ص ٢١٠ ـ س ٧، قولــه: «فـأول مافيلـتها الاستداد...» ضمير قبلتها راجع الى ما باعتسبار المعـنى لأن الاستداد المذكـور في المتن هوالصورة الجسمية أى أول صورة قبلتها المهولى هى الصورة الجسمية.

ص ۲۱۱ ــ س ۶ ، قولسه: «کشــدة العدو» العدو: دويدن. نَبْل: تير. نُشّاب كرُمّان: تير، نُشّابه يكي. دَبُوس كتّثور: گرز آهني معرب است، دباييس جمع، منتهي الأرب.

ص ٢١١ - س ٣٣، قولسه: «التي خلقت لها...» التي خلقت لها و ندبت الها - كمافي نسخة ... التي خلقت لها و آئب اليها - كمافي نسخة أخرى، والأولى أولى كمالا يخفى.

ص ٢١٧، بعد از سطر آخر كه فتباركالله أحسن الخالقين است:

هوالكبير المتعال ولمه الحمد علىالافضال والإكمال. والصلوة على خير خلقه وآلـــه خبرالاًل.

و بعمد فقمد فرغنا من تدريس هذاالسفر القيّم من الحكمة المتعالية المشهورة بالأسفار.

مفاتيحالاسوار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_

وتصحيحه والتعليق عليه، في ثامن شهر رجب المرجّب منشهور سنسة ١٣٩٨ هـ. ق (= ١٣٥٧/٣/٢٢ هـ. ش.) ف.دا العلم قبالحميّة.

وسا أملّك الها الأخ الماجد بتنميق ماقا سينا فى تصحيح هذاالكتاب العظيم والسفر القسويم و تحرير ما علّقنا عليه من التعليقات القيّمة حتى استقام على ذلك النهج المستقيم فاغتنم وكن من الشاكرين، واجعلنا فى بالك واذكرنا عند ربّك إن الله لايضيع اجرالحسنين وانا العبد المستكين الحسن بسن عبدالله و فاطمة الطبرى الآملى «المدعو بحسن ازده آملى» و آخر دعويهم أن الحمدة ربالعالمين.







## فلسفه PHILOSOPHY

حسنزاده آملي، حسن، ١٣٠٧ \_

المحكمة المتعالبة في الاستفار العقلية الاربعة / تأليف صدرالدين شميرازي؛ تصحيح و تعليق عليه حسن حسنزاده الأملي . ـ تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي؛ سازمان چاپ و انتشارات، ١٣٧٤.

ISBN 964  $-422 - 538 - 4 ( \ \ \ )_{5}$ 

(دوره) ISBN 964-422-540-6

Al-Hikmat Al-Mote'āliya

Fi Al-Asfar Al-Agliyah Al-Arba'a

ج. فهرستخویسی بر اساس اطلاعات فیبا.

يشت جلد به انگليسي:

جاب اول: ۱۳۷۲. جاپ دوم: ۱۳۷٤. جاپ سوم: ۱۳۸۳.

١. صدرالدين شميرازي، محمدين ابراهيم، ٩٧٩؟ - ١٠٥٠ق. استفارالاربعه مانقد و تفسير. ٢. فلسفة اسسلامی دمتون قدیمی تا قرن ۱۶. الف. ایران. وزارت فرهنگ و ارشساد اسسلامی؛ سسازمان چاپ و انتشارات. ب. عنوان. ج. عنوان: اسفارالأربعه.

184/1

В ITVE

كتابخانه ملى ايران

## المجلّد الخامس

## مغاتيحالاسرار لسلأك الاسفار

بالتوصيد الصدى ففى تفسير مجمع البيان لأمين الاسلام الطبرسى أند: «قال ابوجعفر الباقر عليه السلام في معنى قل هوالله أحد أى أظهرما أوحينا إليك و ما نباً ناك به بتأليف الحسوف التي قرأناها عليك ليهندى بها من القي السمع وهو شهيد؛ وهو اسم مكتى مشار الى غانب فالهاء تنبيه عن معنى ثابت، و الواو إشارة إلى الفائب عن الحواس كما أن قولك هذا إشارة الى الشاهد عند الحواس، و ذلك أن الكفّار نبهوا عن آلتهم بحرف إشارة الى المشاهد المدرك فقالوا هذه آلمتنا المحسوسة بالأبصار فأشرأنت يا محمد إلى إلهك الذي تدعو اليه حتى نريه وندركه ولا نالله فيه فأثرل الله سبحانه قل هوالله أحد فالهاء تنبيت للثابت، والواو إشارة إلى الغائب عن درك الأبصار ولمس الحواس و أنه يتعالى عن ذلك بل هو مدرك الأبصار و مدع الحواس.

وحدّ شنى أبى عـن أبيه عن أميرالمؤمنين عليهالسّلام أنه قال: رأبت الخضر فى المــنام قبل بدر بليلة فقلت له: علّمنى شيئاً انتصربه على الأعداء فقال قل: «يا هو يــا مــن لا هُــو إلاّ هو» فلمّا أصبحت قصصت على رسول الله ــ ص ــ فقال: يا

ص ١ ــس ١، قولــــه قــدُس ســرُه: «الحمــدلله الذي أنار بوجوب وجوده وجود الكاشنات...» أقــول: الأمر الأهمّ في البحث عن العلم الإلهي و الإلهيّات هوالمعرفة عـلى علّمــت الإســم الأعظم. فكان على لساني يوم بدر؛ قال: و قرأ عليهالسلام يــوم بــدر قــل هــوالله أحــد، فــلمًا فرغ قال: يا هو يا من لا هوالاً هو اغفرلي و انصــرني عـــلى القوم الكافرين. وكان يقول ذلك يوم صفّين و هو يطارد. فقال لـــه عماربن ياسر: يا أمير المؤمنين ما هذه الكنايات؟ قال اسم الله الاعظم، و عمادالتوحـيد لا إلــه إلاّ هــو ــ الى أن قــال: قــال الباقر عليهالسلام: حدثني أبي زين العبابدين عليه السلام عن أبيه الحسين بن على ـع ـ انه قال: الصمد الذي قدانتهي سودده والصمد الدائم الذي لم يزل ولايزال، والصمد الذي لاجوف له الخ. وروى أيضاً أن أهل البصرة كتبوا الى الحسين بن على ــ ع ــ يسئلونه عن الصمد فكتـب إليهم: بسمالله الرحمن الرحيم أما بعد فلا تخوضوا فيالقرآن ولا تجادلوا فيه ولا تكلُّمــوا فــيه بفـــير عـــلم فقد سمعت جدّى رسول الله ـــ ص ـــ يقول: من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار وأن الله سبحانه قد فسرالصمد فقال لم يلمد ولم يولمند ولم يكمن لمم كفواً أجد؛ لم يلد لم يخرج منه شيء كثيف كالولد ولا سائر الأشياء الكثيفة التي تخرج منالمخلوقين. ولا شيء لطيف كالنفس. ولاينبعث منه البدوات كالسنة والنوم والخطرة والغم والحزن والبهجة والضحك والبكاء والخسوف والرجاء والرغبة والسامة والجوع والشبع تعالى أن يخرج منه شيء وأن يــتولَّد مــنه شـــي. كثــيف أولطيف؛ ولم يولد أي ولم يتولَّد من شي. ولم يخرج من شبىء كما تخبرج الأشبياء الكثيفة من عناصرها كالشيء من الشيء والدابّة من الدابُّـة والنبات من الأرض والماء من الينابيع والثمار من الأشجار، ولا كما تخرج الأشمياء اللطيفة من مراكزها كالبصر من العين والسمع من الأذن والشمَّ من الأنف والذوق من الفم والكلام من اللَّسان والمعرفة والتمييز من القلب والنار من الحجر. لابل هو الله الصمد الذي لامن شيء ولا في شيء ولا على شيء. مبدع الأشياء و خالقهـا و منشىء الأشياء بقدرته يتلاشى ما خلق للفناء بمشيَّته، و يبقى ما خلق للبقاء بعلمه فذلكم الله الصمد الذي لم يلد ولم يولد عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال ولم يكن لــه كفواً أحد. الخ.

أقول: الحديث المذكور عن الوصى اميرالمؤمنين على من رؤيته الحنضر النبي في المسنام وكسلام رسول الله الله المسنام وكسلام رسول الله الله الله المسام وكسلام رسورة التوحيد هو الإسم الأعظم الإلهى؛ ولا يخفى على الأديب أن الضمير لايقع منادى

ولاتقل عندالنداء ياهو وليس في النحاة من رواه

وكان بعض مشايخنا \_ رضوانالله عليه \_ يفسّر جملة «وأشهد أن محمداً عبده ورسوله» في تشهّد الصلوة هكذا: «أى إنّ رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ هو عبدالوجود الصمد و رسوله»؛ و لذا ناديته سبحانه في مفتتح تعليقاتي على هذا الكتاب المستطاب بـ «يا هو يا من لا هو إلاّ هو يا من هو الكلّ وحده» فتدبّر جداً و جيداً. قال العلاّمة الشيخ البهائي في الكشكول (ط نجم الدولة \_ ص ٣٥٥)؛ «واعلم أن الأسماء الإلهيّة تارة. تنهى الى ذي الجلال والإكرام كما في آخر سورة الرحن من القرآن الحكيم: «تبارك اسم ربّك ذي الجلال والإكرام».

وتـــارةً إلى الأول و الآخــر والظاهــر والباطن كما فى أوّل سورة الحديد: «هو الأول والآخر والظاهر والباطن».

وتــارة إلى الأثمّة السبعة «وهى الحيّ والعليم والمريد والقادر والسميع والبصير والــتكلّم» كمــا في الفصل الثاني من مدخل شرح العلاَّمة القيصري على فصوص الحكم.

وتـــارة إلى تسعة وتسعين كما فى حديث رسول الله ـــ صلَّى الله عليه وعلى آله وسلّم ـــ: «إنّ لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجئة».

وتارةالى الواحد والألف كما فى الجوشنالكبير فإنّه مائة فصلوالفصل الخامس و الخمسون منه أحد عشر اسماً وكلّ واحد من الفصول الأخرى عشرة أسماء.

وتــارة إلى أربعة آلاف كما روى عن النبيّ ــصلّى الله عليه وعلمى آله وسلّم ــ: «أن لله اربعة آلاف اسم...» الحديث (البحار ــط، ج ۲. ص ۱۶۴).

وتارة إلى «ولايعلم جنود ربّك إلا هو» (المدّثر، ٣١).

ثمّ اعـلم أن اكـثر الأحمـاء الإلهيّة ناشئة من الاسم الله واصولها تسعة وتسعون اسمـاً فالجلالـة اصل الأصول؛ وإذا جمع طرفا الجلالة وقسّم المجموع على حروفها الأربعة وضرب الحارج من القسمة فى عدد الجلالة أعنى ۶۶ يبلغ ٩٩ عدد الأسماء الحسنى لأن طرفى الجلالة او، و مجموعهما على الجمل الأبجدية ۶، فصورة العمل: الحسنى 47×4/1 = ۴ ÷ ۶ = ۱/۵٪۶۶

وفى كـــتاب مش*ــارق الأنوار* أن لفظ الجـلالة اربعه أحرف وكلّ حرف اسقط منها دلّ الــباقى عـــلى العظمة والملك فاذا أسقط الهمزة بقى لله. واذا أسقط اللام الأول أيضاً بقى له وله كل شىء. و اذا اسقط اللام الثانية ايضاً بقى الهاء أعنى هو.

ايسا بهي به وبه من سهيءا و السلط الأعظم الإلحى و انه هو الله الأحد الصمد فاعلم أن الحكمة هي معرفة الوجود الصمدي؛ وأن معرفة نظام الوجود الأحدى الصحدي هي الحكمة المتعالية حقيقة وهي التوحيد الصمدي؛ و أن الكتاب الذي يعرف به الوجود الصمدي و شنونه هوالكتاب الحكيم، قوله سبحانه: «يس والقرآن الحكيم»؛ وأن الحكمة المتعالية تبحت عن شئون الوجود الصمدي؛ وأن لا إله إلا الله وحده وحده يشير الى توحيد الذات وتوحيد الصفات و توحيد الأفعال فتدير قول(ه سبحانه: «ولله المشرق والمغرب فأينما تولوا فتم وجه الله إن المؤمل البقرة ـ ١١١)؛ وقوله سبحانه: «كل من عليها فان ويبقي وجه الله والاكبرام» (السرحمن ٢٨ و ٢٩)؛ وقولسه سبحانه: «ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه و نحن أقرب إليه من حيل الوريد» (ق ١٧)؛ وغوها من آيات كثيرة أخرى؛ ثم يجب الفرق بين الإيجاد والإسناد كما تقول في الصلوة بحدول الله وقوّته أقدوم وأقعد، فالحول والقوّة من الله سبحانه و القيام و القيام و القيام و

وقمد أفحاد و أجماد ابن الفنارى فى مصباح الأنس فى شرح مفتاح الفيب حيث قمال: «أمما مراتمب التوحيد فأربع: قشرقشر وهو باللسان مع غفلة القلب، وقشر وهو بتصديق القلب ولو بالتقليد أوالنظر، ولبّ وهو بمشاهدته كشفاً أنّ الكل صار من الحق الواحد، ولبائب بأن لا يرى في الوجود إلا واحداً وهو الفناء في التوحيد» (ط ١ من الرحلى الحجرى ـ ص ٢٢٤). وقد حررنا البحث عن التوحيد الصمدى في رسالتنا «أنه الحق» أتم تحرير وقد طبعت عيرمره وكذا التابنا «لشتى در حرلت» له شان عصيمى بيان شئون التوحيد الصمدى. ونكتفى في الحال بتلك الإنسارات السامية في التوحيد الصمدى الذى هو لُبَ اللباب في المعارف الحكمية وارتقب مزيد افاضات في ذلك المرصد الأسنى في المواقف الآتية والله سبحانه فتاح القلوب ومناح الغيوب.

ص ١ - س ٥ - قول ه : «الذي أوتى جوامع الحكم» ناظر الى قوله صلى الله عليه وعلى آله وسلم: «أوتيت جوامع الكلم». وقوله: «بعثه بالحق بشيراً ناظر الى قول متعلى: «يا ايها النبيّ إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً و داعياً الى الله باذنه و سراجاً منيراً» - الأحزاب ٣٥ و ٣٥ - . وقوله: «واله المصطفون الأعلون» هكذا كانت العبارة في نسخ الكتاب التي عندنا، ولكن الصواب أن يقال: «وآله المصطفين الأعلين لأنها على محمد، أي أصلى على آله المصطفين الأعلين.

ص ١ - س ١٠، قول... : «ها في كتابه المنير بالخير الكتير» قال عزّ من قائل في الآية ٢٧٠ من سورة البقرة من القرآن الحكيم: «يؤتى الحكمة من يشاء و من يئوت المحكمة فقد أوتى خيراً كتيراً و ما يذكّر إلا أولو الألباب». وفي تفسير بيان السعادة للجنابذي: «والحكمة عبارة عن إدراك دقائق المصنوع الإلهى والفايات المترتبة عليه والقدرة على صنع مصنوع مشتمل على غايات منتهية إلى غاية هي أشرف الفايات لايمكن حصولها إلا بعد فتح باب القلب بالولاية لأنه مالم يفتح بين القلب لم يكن الإدراك إلا بعين باب القلب لم يكن الإدراك إلا بعين الخيال والخيال مخطئ في ادراكه و غير متجاوز عن الفايات الدنيويّة، وإذا فتح باب القلب بالولاية يدرك الإنسان إولاً دقائق الصنع المودوعة في نفسه وعالمه الصغير، و يدرك حيل الشيطان في إغوائه و لطائف الملك في تصرّفه، و يقدر على دفع حيل الشيطان و تقوية تصرّف الملك في نالك وخلص من تصرّف

الشيطان تمكّن من إدرائع دقائق الصنع في العالم الكبير والغايات المتربّة على مصنوعاته تصالى و يقدر على التصرف فيها بقدر قرّته قليلاً أوكثيراً؛ وادراك الدقائق في عالمه الصغير والقدرة فيه عبارة عن النبوة وخلافتها، و ذلك الإدراك والقدرة في العالم الكبير عبارة عن الرسالة وخلافتها و اساس ذلك هي الولاية، فيبجوز تفسير الحكمة بكل من الولاية والنبوة والرسالة، و بمعرفة الإمام وطاعته، وبمعرفة الإمام واجتناب الكبائر وبالكتاب و بالثبات عند اوائل الأمور والوقوف عند عواقبها، وبهداية الخلق إلى الله، وبمعرفة الإمام والفقه في الدين. والحكمة سبب عمارة البيوت فما من بيت ليس فيه شيء من الحكمة إلا كان خراباً و قد فسرت بالتشبيه بالإله علماً و عملاً وهي غاية خلق الإنسان بل غاية عالم الامكان والمنطل قال تعالى: «ومن يؤت الحكمة فقد أوقى خيراً كثيراً وما يذكّر» بالحكمة أو باستلزامها للخير الكثير «إلا أولواالألباب».

ص ١ \_ س ٢٩، قوله: «وما أشتهر منهم من القول بقدم العالم...» قد تقدّم في المجلّدات السالفة أنه سبحانه دائم الفضل على البريّة لأنّ إمساك الفيض على واجب الوجود الصمدى بالذّات لا يجوزه العقل الناصع الخبير، وأنّ الوجود مطلقا مع نظامه الأحسن و التوحيد الصمدى لسان صدق و آية حق على قدرته سبحانه و علمه بالكليّات والجزئيّات؛ وقد حقّقنا و حررنا مفادالحشر الجسماني في شرح العين الثالثة والستين من كتابنا هسرح العيون في شرح العيون» و سائر تصانيفنا.

ص ٢ ـ س ۴، قوله: «حتى خو طب النبي ـ ص ـ انك لاتهدى...» الآية ٥٨ من سورة القصص.

ص ٢ ـ س ع. قولـه: «فصاروا راجعين بخفّى حنين» أقول: جملة «رجع حنين بخفـيّه» مـثل يضرب عنداليأس عن الحاجة والرجوع بالخيبة، وقد تقدّم بيانه في اول الكتاب (ج امن هذاالطبع ــ ص ١١).

ص ٢ ـ س ١١، قواــه: «ولا في قلبه نوريسعي بين أيديهم...» اشارة الى قوله

سسبحانه: «يسوم تسرى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم و بأيمانهم...» (سورة الحديد ــ ۱۴).

ص ٢ - س ٣٣، قوله: «و ورد أيضاً عن صاحب شريعتنا...» و سيأتى نقل هذا الحديث الشريف أيضاً في الفصل العاشر من الباب الثالث من هذا الكتاب نقلاً عن الشيخ العارف صاحب كتاب الفتوحات في أوائل الباب الحادى والستين وثلاثائة سنه (ج ٣ - ص ٣٢٨ ط بولاق مصر). و قد أشرت إليه في مفتتح منظومتى الفارسية المسمّاة بـ «دفتر دل» المطبوعة في ديواني:

چو نوری ہر فراز شاهق طور کسه از آمسر إلحسی بسك فرشته بسیاید نسزد اهسل جنست آنگاه چو وارد شد ہر آنان آن فرشته مرآن نامه كه منشور الحی است كه ایمن نامه بود از حی قیوم تسرا دادم مقام كن ازیسن كن عراز كن هرچه میخواهم فودهست خطاب نامه جامع هست و كامل قیامت چون كه در تو گشت قائم قیامت جون كه در تو گشت قائم

حدیثی از پیمبر هست مأتور که در دستش بود نیکو نوشبته بگیرد إذن تا یابد در آن راه که بدهند دست ایشان آن نوشته سلام حسق تعسالی را بدیشان در آن نامه چنین مسطور باشد در آن نامه چنین مسطور باشد هر آنچه خواهی انشایش کنی کن توهم کن گوی و میباشد ترا دست توهم کن گوی و میباشد ترا دست شامل که خود این در آنی بداری که خود اینک در آنی بود این نامه در دست تو دائم، الخ

ص ٢ ـ س ٣٥. قولـه: «وهو يسمّى عند اهل التصوّف بمقام كن» أقول راجع فى ذلـك جواب السؤال ١٤٧ من الباب ٧٣ من الفتوحات المكيّة (ط بولاق ـ ج ٢ ـ ص ١٣٩) حيـت يقــول: مــا تــأويل قــول بسمالله؟ الجواب هو للعبد الكامل فى الــتكوين بمنزلة كُن للحق الح؛ وكذا راجع كتاب الدرّ المكنون والجوهر المصون فى عــلم الحــروف من تأليفات الشيخ الأكبر صاحب الفتوحات أيضاً في سرّ بسمالله الـرّحن الرحمن الرحيم عدد الـرّحن الرحمن الرحيم عدد قمواه الظاهرة وهي ٧٨٤، ثم صلّى على النبيّ وآله ١٣٢ فانه لايسئل الله شيئاً إلاّ أعطاه، وإن واظب على ذلك يوشك أن يكون مستجاب الدعوة».

وقىد نقىل عنن رسول الله ــ صلّى الله عليه وعلى آله وسلّم ــ فى غزوة تبوك فقىال: «كــن أبــاذر فكان أباذر» وقد اشرت إلى ذلك الحديث الشريف المنيف فى مفتتح اثرى المنظوم المسمّى بــ «دفتر دل» المذكور آنفاً:

کسن عبارف کیند کیار خدایی ببین ایخواجه خود را از کجایی مصور شد به انشای پیمبر میال بوذری از کسن أباذر مقام کن سر قلب سلیم است مقامی اعظم از عرش عظیم است

ص ٣ ـ س ٥، قولسه: «وفيه مواقف...» المواقف إشارة الى مواقف القيامة، والسائر اليه تعالى قد قامت قيامته وله مواقف كثيرة، و ذوالعزم والهمة منه لايقف فى موقف بـل يستجاوز عـنه ويرحل الى موقف آخر من غير أن يفوت منه ذلك الموقف السابق وهكذا فى سيره التكاملي حتى يبلغ مبلغ الخلافة الإلهية والولاية الكلّية ويصل إلى مرتبة الوصول الشامخة ويتصف بأوصاف الأسماء الحسنى والصفات العليا رزقنا الله وإياكم النيل بها.

ص ٣ ـ س 6، قولمه: «والوصول إلى معرفة ذاته» معرفة ذاته هى القرب منه تمالى و هى الغاية القصوى لكل أحد على قدر رتبته من سعته الوجوديّة القائمة بربّه الحق المطلق.

وقوله قدّس سرّه: «واعلم أن الطرق إلى الله كثيرة...» الطرق إلى الله هيهنا هى الوجــوه الــبرهانية والاســتدلاليّة الــقى توجّــه إلــيها العامى والمتكلّم والفيلسوف والحكــيم المــتوغّل فى الحكمة المتعالية والعارف الناظر الى وجهه الكريم بالتوحيد الصمدى، و لكل وجهة هو مولّيها.

ص ٣ ــ س ٧. قولـــه: «ولكــلُ وجهة هو مولَيها» بعض أية من أيات القبلة

(سورة البقرة ـ الآية ١٤٩)، والوجهة كالقبلة ما يتوجه إليه، وضمير هو راجع الى الكلّ وسياق الآيات مفيد ذلك أيضاً. والوجهة فى المقام السبيل التى يسلكها السالكون على اختلاف مراتبهم أى الطريق والدليل على اثباته ولا يخفى حسن صنيعته ولطف دقّته و لطافة ذوقه بتمسك الآية والإتيان بها فى المقام، أنه درّه، وإن شئت فراجع لمزيد البصيرة الفصل الحادى والعشرين من الطرف الأول من المسلك الخامس فى أن العلم بذى السبب يمتنع حصوله إلاً من جهة العلم بسبه.

ص ٣ ـ س ٧، قولسه: «وأتسرقها السيه هوالمذى لايكون الوسط فى البرهان غيره». ينسبغى أن تسراجع لمسزيد البصيرة الفصل الحادى والعشرين من المسلك الحسامس فى العقبل والمعقول «فصل فى أنّ العلم بذى السبب يمتنع حصوله إلاّ من جهسة العلم بسببه» (الجملد النالث \_ ص ٣٥٧ من هذا الطبع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ٣ ـ س ٨ قولسه: «وهذه سبيل الصديقين...» السبيل تذكّر و يؤنت، قال عنز من قائل: «قل هذه سبيلي أدعوا إلى الله على بصيرة أنا ومن ائبعني» (يوسف \_ عنز من قائل! الشساعر: فلاتبعد فكل فتى أناس سيصبح سالكاً تلك السبيلا. فما في الطبع الأخير من الأسفار من تذكير الضمير \_ إي: وهو سبيل الصديقين \_ تحريف.

والصديّق صيغة مبالغة في الصّدق كالسكّيت؛ وسبيل الصديّقين ذات مراتب أدنيها السلوك على طريق مفهوم الوجود كما هو الظاهر من مسلك الشيخ في رابع الإنسارات و سيأتي في الفصل التالى من هذا الكتاب، و أعلاها ما سلكه العرفاء الشامخون على نظرهم السامي في الوجود من وحدته الشخصيّة أي إنه ذو مظاهر، وأوسطها ما عليه المتوغّلون في الحكمة المتعالية حيث ذهبوا الى وحدته التشكيكية أي انه ذو مراتب.

واعــلم أن العارف و صاحب الأسفار كليهما يتفوّهان بتشكيك الوجود إلا أن التشــكيك مشــترك لفظــى بين اصطلاحيهما والمعنى متفاوت فإن العارف يقول إن الوجــود مشكك على معنى أن بعض مظاهره أوسع و أعظم من مظهر آخر كالنهر والبحر والماء واحد لا أنَّ ماء البحر أشدَّ ماءً من ماء النهر؛ قال الشيخ الاكبر في الفصّ الإدريسي من فصوص الحكم: لكن الوجوه الوجودية متفاضلة فعلوّ الإضافة موجبودة في العين الواحدة من حيث الوجود الكثيرة؛ وصاحب الأسفار قائل بتشكيك الوجود على معنى أنَّ هذا الوجود أشدَّ وجوداً من ذاك الوجود و ذاك من ذلك؛ والوجه عندى في الوجود ما ذهب اليه العارفون فنستل القائلين بالتشكيك المراتبي عن تشكيكهم من أين تطرّق هذاالمني في أوهامهم مع أنه ليس هناك إلا حقيقة واحدة والحقيقة الواحدة لم صار بعض مراتبها أشدَّ من أخرى؟! فتدبر جداً و جيداً والله سبحانه فتاح القلوب ومنّاح الفيوب.

الصــدُيق يناجى ربّه بقوله بك عرفتك و أنت دللتنى عليك ولولا أنت لم أدرما انت يا من دلً على ذاته بذاته. ونحوها.

> آفتـــاب آمـــد دلـــِــل آفـــــــاب گر دلیلت با از وی ار ســـایــه نشـــاقی میــدهـــد شمس هــر د سایه خواب آرد تو را همچون سحر چــون بر آیا

گر دلیلت باید از وی رومتاب شمس هــر دم نورجانی میدهد چــون برآید شمسانــشق القمر

أمّا تسمية هذا البرهان ببرهان الصديمين من بدأت؟ فلم نجد قبل الشيخ الرئيس في الإنسارات من يصرّح به مع أن ظاهر سياق عبارته حاك أن البرهان المذكور بهذا العنوان كان معنوناً قبله أيضاً؛ قال رضوانالله عليه في آخر النمط الحرابع من الإنسارات: «تنبيه تأمل كيف لم يحتج بياننا لثبوت الأول \_أى الأول تصالى \_ و وحدانيته و برائته عن الصمات إلى تأمل لغير نفس الوجود، ولم يحتج إلى اعتبار من خلقه وقعله وإن كان ذلك دليلاً عليه، لكن هذاالباب أو تق وأشرف أي إذا اعتبرنا حال الوجود فشهد به الوجود من حيث هو وجود و هو يشهد بعد ذلك على سائر ما بعده في الوجود، وإلى مثل هذا اشير في الكتاب الالمى: «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم...» أقول: إن هذا حكم القوم، ثم يقول: «شفر يكف بربك انه على كل شيء شهيد؛ أقول: إن هذا حكم الصديقين الذين ستشهدون به لا عليه».

وان شئت فراجع شرح الحقق الخواجة نصيرالدين الطوسى على اشارات الشيخ الرئيس المطبوع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه بالعربية و الفارسية، ومن تلك التعليقات هي مايلى: «ملاصدرا - قدسسرة - در فصل دوم إلحيّات أسفار بر شيخ اشكال مىكند و مى گويد برهان صدّيقين آنست كه از حقيقت وجود باشد نه از مفهوم آن و شيخ از مفهوم پيش آمده است چه در آغاز فصل نهم غط چهارم اشارات گويد: «تنبيه: كل موجود اذا التفت اليه من حيث ذاته الح، تا به اين جا رسيده است».

وقد أفاد و أجادالمحقق الخواجة نصيرالدين الطوسى فى شرحه على الفصل المذكور من آخر رابع الإشارات بقوله القويم المتين: «المتكلّمون يستدلّون بحدوث الأجسام والأعراض على وجود الخالق؛ و بالنظر فى أحوال الحليقة على صفاته واحدة فواحدة.

والحكمــاء الطبيعـيّون أيضــاً يســتدلّون بوجــود الحركة على محرّك، و بامتناع اتصـــال الهــركات لا إلى نهاية على وجود محرك أول غيرمتحرك (أى الهرّك من الليس الى الأيس) ثمّ يستدلّون من ذلك على وجود مبدم أول.

وأسًا الإله يون فيستدلون بالنظر في الوجوب وأنه واجب أو بمكن على اثبات واجب، ثم بالنظر فيما بلزم الوجوب و الإمكان على صفاته ثم يستدلون بصفاته عملى كيفية صدور افعاله عنه واحداً بعد واحد، فذكر الشيخ ترجيح هذه الطريقة على الطريقة الأولى (أى على طريقة الحكماء الطبيعيّين) بأنه أوثق وأشرف وذلك لأن أولى البراهين باعطاء اليقين هو الاستدلال بالعلّة على المعلول، وأما عكسه الذي هوالاستدلال بالمطول على العلّة فرعا لايعطى اليقين وهو إذا كان للمطلوب على قدلة لم يصرف بها كما ثبيّن في علم البرهان، ثم جعل المرتبتين المذكورتين في قوله تعلى «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبيّن لهم أنه الحق أولم يكف

بـربّك أنــه على كل شيء شهيد'» أعنى مرتبة الاستدلال بآيات الآفاق والأنفس على وجودالحق، ومرتبة الاستشهاد بالحقّ على كلَّ شيء، بإزاء الطريقين (متملّق بجعــل)؛ ولمّا كان طريقة قومه أصدق الوجهين و سمهم بالصُدّيقين فإن الصدّيق هو ملازم الصدق».

تبصرة: ثم اعلم أن من توهم أصالة الماهيّات واعتبارية الوجود لايستأهل أن يتفوّه بذلك البرهان، وكذا من ذهب إلى أن الممكن الموجود بمعنى المنسوب الى الوجود كالتّامرو اللّابن لأنهم بمعزل عن الحق وإغا ذلك البرهان حق من لم ير إلاً الوجود؛ نصم من ذهب إلى أصالة الوجود وتباين الموجودات أى الوجودات كما هو المنسوب إلى طائفة مشائية إن صحّ الانتساب فذلك البرهان لايجديه أيضاً لأن هؤلاء الطوائف كيف يرون الموجودات آيات الوجود الحق وهم مع المتكلّمين سواء من هذه الحيثيّة، ومنتهى برهانهم وغاية قوة دليلهم أن يقولوا:

جنبش سنگ آسیا در اضطراب 💎 أشهد آمد بر وجود جوی آب

ص ٣ ـ س ١٠، قول عن التحديد في الكتاب الإلهى...» يعنى أن قوله تعالى الماسنا في كرية «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم...» إشارة إلى تلك الطرق ولا بسأس به لأن تلك الطرق من جملة آياته، وينبغى لأهل القرآن أن يتدبّروا في الكريمة المذكورة قوله تعالى «أنه الحق» حتى يتبيّن لهم أنّ الهاء في أنه ضمير أم لا؟ فان كان ضميراً فما مرجعه؟ وإن كان غير ضمير فما معناه؟ وهكذا الكلام في الربّ المضاف إلى الخطاب الهمدى في قوله: «أولم يكف بربّك أنه على كلّ شيء شهيد (فصلت ٥٥)؛ وفي الآية مسائل عقلية كثيرة توحيدية تنتهى الى ماشاءالله تعالى ولا تنس التوحيد الصمدى كما أشرنا اليه في صدر تعليقات هذا الجلد. وإن شئت فراجم أوائل الغص الإبراهيمي و شرح العلامة القيصرى عليه (ص ١٧٤

مـن الطــيع الأول الحجرى، و ص ٥٢٨ من ج ١ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه.

ص ٣ - س ١٥، قول الله : «و تقريره أنّ الوجود ...» لا احتياج في برهان الدليل الصديقين الى تلك المبانى التى أتى بها هو - قدّس سرة - و ذلك كما أن الدليل دليل لنفسه و دلّ على ذاته بذاته كذلك الوجود لأنّ الدليل هيهنا مرتبة نازلة من دليل أصيل والعوالم متعاكسة متحاكية - صورتى در زير دارد آن جه در بالاستى - و خلاصة الأمر أن يقال إنّ هيهنا وجوداً فهو واجب بذاته لعدم احتياج الوجود إلى مبده بخلاف الممكن فائه مفتقر الى المبده، و بخلاف صفات الوجود و أحواله وافعاله فائها منتهية إلى مبده هو واجب الوجود وأما الوجود فهو واجب بذاته؛ و بالمملة هذا النظر غير مبتن على دوراً و تسلسل، و غير مفتقر بالتمسك إلى فعل أوصفة أو إمكان أوغيرها، وهو كما ولى ألله الأعظم مولى الكونين أبو عبدالله الحسين عليه السلام: ألغيرك من الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك الخ؛ وكمال قبال سرة سيّد الساجدين؛ بك عرفتك و أنت دللتني عليك ولولا أنت لم أدرما أنت.

واعملم أن بسرهان الصديقين من حيث اللحاظ المنطقى هوالضرب الأول من الشكل الأول لأنه بديهى الإنتاج و هو دليل بنفسه، والبرهان الصديقى على ذلك الملحاظ لايعتريه ريب ولا يشويه عيب و حدوده سديدة و مقدّمتاه بنيان مرصوص و هو أن يقال: حقيقة الوجود لاتقبل العدم لذاته، وكل مالا يقبل العدم لذاته فهو واجبالوجود، فحقيقة الوجود واجبة الوجود؛ أما الصغرى فلأن حقيقة الوجود حين هو الوجود لمي الوجود حين هو موجود معدوماً فاجتمع الوجود والعدم واجتماع النقيضين بديهى البطلان.

ولإن قبيل إن الوجود حين سا قبل الوجود ينقلب عدماً فلايلزم اجتماع النقيضين؛ فالجواب أن انقلابه بالعدم بديهى البطلان بل تصور انقلابه بالعدم محال فالصغرى ثابتة صادقة بهلا ارتبياب، والكبرى بديهية و شرائط انتاج القياس حاصلة بلا كلام فالنتيجة محقّقة. فبرهان الصدّيقين مع هذا اللحاظ المنطقى ينتهى الى أربصة أوجـه، و الفرق أن تلك الثلاثة براهين الصدّيقين و هذا برهان صدّيقي أى الـبرهان المنطقى نفسه صدّيق لأنه بين الأدلّة كالمعصوم بين الناس دليل لنفسه يطاع و يقبل حكمه؛ و الى برهان الصدّيقين على مشرب العرفان يشير صاحب «گلشنراز» بقولـه:

محقق راکه وحدت در شهود است نخستین نظره بر نور وجود است دلی کنز معرفت نور و صفا دید ز هر چیزی که دید اوّل خدا دید وقال أیضاً:

دل عارف شناسهای وجمود است وجمود مطلق او را در شهود است بجز هست حقیقی هست نشناخت و یا هستی که هستی یاك درباخت بسرهان الصدیقین یقرار عملی وجموه ذکر بعضها أستاذنا العلاَمة محمدحسین

بحرفان المصديدين يصور صلى وجلوه دافر المصاد العارسة في الإلهيّات؛ و الشهير بالفاضل اللتوني \_ رضوان الله عليه \_ في رسالته الغارسيّة في الإلهيّات؛ و الحقّق المبيرزا المهدى الآشتياني \_ قدّس سرّه \_ ذكر تلك الوجوه في تعليقته على الهيات شرح المحكمة المنظومة للمثاله السيزواري \_ رفعالله درجاته \_ فراجع.

ص ٣ ــ س ١٤، فولسه: «أو بأمور زائدة» قضية منع الحنلو. و قولسه: «إذ كلّ نــاقص متعلَق بغيره» فإذا تصور أتمّ منه يكون ناقصاً. و قيل إنه تعليل لقولــه: و غاية كما لها مالا أتمّ منه.

ص ٣ ـ س ٢٢، قولد: «و إلا لكان فيه تركيب...» والحال أن التركيب نحو قصور. و قولد: «أولده ماهية غير الموجودية» أى و إن لم يكن محض الفعلية يكسون لده ماهية غيرالوجود. و قولد: «وهو متعلق الجوهر والذات بجاعله» أى يكون ذاته محض الربط بجاعله. و قولد: «و إمّا مفتقرالذات اليه متعلق الجوهر به» بالباء الجارة والضمير راجع إلى تامّ الحقيقة، أى وإما مفتقر الذات الى جاعله واجب الوجود و متعلق الجوهر به، وما في المطبوعة من قبل من الكتاب أى: «متعلق الجوهر به وما في المطبوعة من قبل من الكتاب أى:

ص ٣ ـ س ٢٩، قولسه: «يقرب مأخذها من مأخذ طريقة الإشراقيين...» و ذلك لأن نورالوجود على مبنى صاحب الأسفار سار فى جميع الكثرات حتى أنه سار فى الهيولى الأولى؛ و أما على مبنى الإشراق فلايسرى إلى الأجسام و عوارضها لأنها غواسق عندهم و النور هو ظاهر بذاته و مظهر لغيره و الفواسق عند هم ليست بأنوار، ويقولون غاية نزول نورالوجود الأنوار العرضية كما تجده فى عدة مواضع من شرح القطب الشيرازى على حكمة الشيخ الإشراقى؛ وفيه مالا يخفى من الايراد. وفوق مبنى الأول هو ما عليه العارف من أن الوجود حقيقة واحدة شخصية ذات مظاهر والمظاهر أسمائه و تنزلاته وهى نسب عدمية والوجوه الوجودية المتغاضلة على وجه آخر على ما بين في الفص الإدريسي من فصوص الحكم.

ص ٣ - س ٢٥، قوله: «أوضيعف عقولهم عين ادراك معنى الأشد والأضعف...» ليس الأمر كما زعم به ره بل يسأل عن أن حقيقة واحدة أعنى الوجود الصعدى من أين تطرق إليها التشكيك المراتبي بالكمال والنقص كما أشرنا إليه فتدبر.

ص ٣ ـ س ٣٥. قولمه: «من جنس وحدة الأقسام...» أى إن كانت الأقسام واحدة بالجنس فالمقسم واحد بالوحدة الجنسية وهكذا.

ص ۴ ـ س ٢. قولــه: «ضرب آخر من الوحدة والاتحاد» و ذلك لأنّ مرتبة منه يقتضي الوجوب، والأخرى الإمكان.

ص ۴ ــ س ٣. قولـــه: «و إلاّ لم يكــن فىالوجود...» اى و إن لم يقتض مفهوم الوجود المشترك العام الواجبية لم يكن فى الوجود ما هو واجب بالذّات.

ص ٣ ـ س ۵ قولـه: «تعم ربما يقال بأنه عين فىالواجب...» اى ربما يقال بأن هذا المفهوم المصدري عين فىالواجب زائد فى المكن.

ص ۴ ـ س ٥، قولــه: «ربما يقال بأنه عين فىالواجب» أى بأن هذا المفهوم عين فىالواجب. و قولــه: «مصداق للحكم بأنه موجود» أى لا أن هذا المفهوم عين ذات الواجب.

ص ٢ - س ١٢، قوله: «سيّما عند من ذهب إلى أنّ الوجود اعتبار عقلى...» ذهب الشيخ الإشراقي و اتباعه إلى أن الماهيات أصيلة في الخارج تحققاً والوجود اعتباري بعكس ما ذهب اليه القائلون بأصالة الوجود. وقد تصدّى العالم الجليل عصّد تركة الإصفهاني برد الشيخ الإشراقي في رسالته القيّمة قواعد التوحيد المصنوعة في الوجود المطلق و إثباته و بداهته و انه موجود في الخارج و شرحها صائن الديمن على تركة على اثم وجه و أحسن نظم و قد طبع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه. والعجب من هذا العظيم الشيخ الإشراقي تارة يصدر منه حكم الحكمة البالغة من أن النفس و مافوقها إنيّات صرفة و وجودات عضة، و أخرى يتفوّه بهذا الرأى الفائل بأن ما في الأعيان هو ماهيات الأشهاء دون وجوداتها. و ف خاطري أن الشيخ قد أعرض عن القول باعتبارية الوجود في الأعيان و قدكان يقول الحق؛ ونقل الشهرزوري عنه في نزهة الأرواح (ج ٢ ـ ص ١٣٧) أنه قال: الحقيقة شمس واحدة لا تتمدّد بتعدد مظاهرها من البروج.

ص ٤ ـ س ١٣، قواـه: «بهذه الصفة» أي بصفة الكلّية والعموم.

ص ۴ ـ س ۱۶. قولسه: «لأنبه أمرعقلى...» أى يمكن أن يكون منظوراً إليه العقل و ملحوظاً له. وقوله: «فليجدها» أى فليجدها العقل إما مقتضية الخ. وقوله: «فيحكم بأن ماعدا...» اى فيحكم العقل بأن ماعدا تلك الخصوصية الخ. وقوله: «فالقول بأن ما به...» القول مبتدأ، وقوله الآتى بعد سطر: «قول فاسد غير صحيح» خبر له.

ص ٢ - س ٢٨، قوله: «وأسا الوحدة التي تجمع الكل...» هذه الوحدة هي الوحدة الحقة الحقيقية التي جميع الموجودات بل التجليات قائمة بها، بل ليست إلا شنوناتها و أطوارها كالأمواج و البحر ولمه المثل الأعلى والمقام فوق أن يحوم حوله تعبير؛ ولكن يسأل عن أن تلك الوحدة الحقة لم صار مرتبة منها كاملة و أخرى ناقصة؟ فاعلم أن تلك الوحدة وحدة حقة حقيقية ذات

مظاهر لاذات مراتب أعنى المراتب التشكيكيَّة بالكمال والنقص فتبصَّر.

ص ٣ ـ س ٣١، قول عندهم حقائق متبائنة، ولا يخفى أن بين هذا الرأى و بين المسائين أن الوجودات عندهم حقائق متبائنة، ولا يخفى أن بين هذا الرأى و بين ما ذهب إليه العارفون و المتألهون فى الحكمة المتعالبة بونا بعيداً، ولكن قولهم فى التضعف والاستداد قريب مما ذكره المصنف فى تشكيك مراتب الوجود؛ و راجع كلام الخواجمه فى شرحه على الإشارة الحادية والعشرين من النمط الثانى من شرحه على اشارات الشيخ الرئيس فى معنى الاشتداد والضعف حيث يقول؛ ومعنى الاشتداد هو اعتبار الحل الواحد الخ.

ص ۵ ـ س ۲، قولـه: فينجبر قصورها بتمامه...» لايخفى لطف كلامه الشريف. نصم اگـر از خسود نمداريم خداى ما همه چيز دارد. قال العارف الرپّانى الحنواجه عـبدالله الأنصارى فى مناجاته: إلهى چون درتو نگرم از جمله تاجدارانم و تاج بر سر، و چون بر خود نگرم از جمله خاكسارانم و خاك بر سر.

و قلت فی رسالتی «إلهی نامه»: إلهی اگرچه درویشم ولی داراتر از من كیست كه تو دارایی منی. و قلت أیضاً: إلهی تو را دارم چه كم دارم، پس چه غم دارم. ص ۵ ـ س ۳، قولسه: «ولا تصدد یتصور فی لاتناهیه» و ذلك لأن صرف الشیء لایتكرر و قوله: «إذالعلم لیس الا الوجود» أی الوجود الغیر المشوب إن كان مبدءاً للكل یكون حیاً لأن الحی هو الدراك الفقال.

ص ۵ ــ س ۱۹، قولـــه: «والشــقّان الأولان بــاطلان» اى التسلســـل و الدور باطلان.

ص ٥ ـ س ٢٣. قولــه: «فأجـابوا عنه بأنّ الاستدلال...» وهو اشتماله على الفـرد الممكن الى العلّمة دالّ على بعضه والجـب نفسه فالاستدلالها هنا أغا هو بحال مفهوم الوجود،

و هذا التوجيه يمكن في صور أخرى فلايصلح للأوثقية لهذا الوجه المخصوص. ص ۵ ـ س ۲۵، قولـــه: «مــن أحوالــه التى اقتضاها» أى اقتضى ذلك المفهوم تلك الحالة.

ص ۵ ـ س ۲۷. قولسه: «عـلى وجـود ذى المُوَّلُف...» أعنى مفهوم قولنا لـه مؤلّف الذى هوالحدَّ الأكبر معلول للمؤلّف. و قوله: «وفيه مالا يخفى من التكلف» و ذلـك لأن النتـيجة حـال مفهـوم الوجـود و وجود الواجب يستنبط على وجه الاستنباع و اللزوم.

ص ۶ ــ س ١. قولــــه: «عبارة عن مجموع علل أفرادها...» بأن يقع بإزاء كل معلول علّـة.

ص 9 - س ١٩. قول ه: «بعنى جميع الآحاد...» يعنى الآحاد بالأسر التى يتوقف المجموع أى الآحاد بالرسط الاجتماع على كلّ منها أى على كلّ الآحاد بالأسر وهمو غير المجموع من حيث هوالمجموع. وقوله: «لأنَّ توقف ذلك المجموع» ذلك المجموع هوالمعلول أى الآحاد بشرط الاجتماع. قال المحقق الدوانى العلّة التامّة لم يلزم أن تكون متقدّمة على المعلول وتعريف العلّة بما يتوقف عليه المعلول مخصوص بماعدا العلّة السامّة والقدر المسلّم توقف المعلول على كل واحد من أجزاء العلّة فيما نحن فيه.

ص 5 ـ س ٧. قولـــه: «إلاّ وهو مستند اليه» ضمير هو راجع إلى التأثير أى الاّ والتأثير مستند اليه الخ.

ص ۶ ــ س ۱۲، قوله: «فانٌ كل ممكن موجود...» أى لامطلقا، والجموع ليس بوجود

ص 5 ــ س ١٤. قولـه: «وبعض اهل التحقيق...» وهو سيّد المدقّفين مير صدر ــ الامير صدرالدين ــ .

ص 5 ـ س 15، قول ... «فان مجموع القوم معاً...» الكلّ الاجتماعي تسعهم الدار على سبيل التعاقب؛ والكل الاجتماعي لاتسعهم الدار على سبيل الاجتماع؛

والكلّ الأفرادى تسعهم الدار على سبيل التعاقب؛ والكلّ الأفرادى لاتسعهم الدار على سبيل الاجتماع.

ص ۶ ـ س ١٧. قوله: «لاحتياجه الى...» أى لاحتياج وجود هما معاً إلى كل واصد مـن جزئيه و يكفيان أى الجزء ان فى وجوده فيكون هذا و ذاك الخ. قوله: «فالجواب أنا لا نسلّم...» اى الجواب عن الاشكال المذكور أنا لا نسلّم الخ.

ص ۶ ــ س ۱۹، قولــه: «و دفع معاصره...» اى معاصر بعض أهل التحقيق، و ذلك المعاصر هو المحقق الدواني.

ص 5 ـ س 75، قول.... «بل التفاوت فيه بالمحمول» وهو التعاقب والاجتماع؛ أوال...تفاوت فيه بالموضوع فيقال الكل الأفرادى تسعهم هذه الدار والكل المجموعي لاتسعهم هذه الدار.

ص 5 ـ س ٣١، قولـه: «وكون العدد موجوداً فى الخارج الخ» دفع دخل مقدّر كسا لايخفى. و قوله: «أما الذى ذهب على الأول...» اى بعض أهل التحقيق وهو الأمير صدرالدين المذكور آنفاً الشهير بسيّد المدقّةين.

ص ٧ ـ س ٣، قوله: «على معاصره...» و هو المحقق الدواني.

ص ٧ ــ س ٧، قوله: «هو بصدده» أي من أنه موجود واحد.

ص ٧ \_ س ٨ قول ـ ه ذلك بأن يكون لـ ه صورة ... » بيان لكون التحقّق في الحسارج. قول ه : «وليس يلزم منه أن يكون ... » بل يلزم أن يكون موجوداً بوجودات مستددة. و قال قدّس سرّه في الأمور العامة من هذا الكتاب المستطاب في الدليل التالت من أدلَة إبطال التسلسل: «كون الشيئ منعدماً بانعدام شيء لا يقتضى كلياً أن يوجد متى وجد» (ج ٢ ـ ص ٢١٥ ـ س ۶ من هذا الطبع بتصحيحاً و تعليقاتنا عليه).

ص ٧ ـ س ١٢، قولـــه: «وأن الممكن كمناً لايقتضى وجوده...» و ذلك لأن الممكن بحسب ذاته لايقتضى شيئاً ويكون لا اقتضاء بحسب الذات.

ص ٧ ــ س ٣٧. قوــله: «ذكــرها بعض المحقّقين من اهل فارس» و هو العلاّمة الحنفري. ص ٧ ـ س ٢٣، قولسه: «و بذلك يثبت وجود واجب الوجود بالذات...» قال بعضسهم: ليس المراد أن بهذه المقدمة يثبت وجود واجب الوجود بل مع ضمّ مقدّمة أخرى وهي أن الموجود من حيث هو ممكن لا بذّله من مبدء.

وأقول: الكلام في أن الموجود المطلق من حيث هو موجود مطلق ليس له مبده، والوجود المطلق صمد و هو واجب الوجود بالذات فلا حاجة إلى ضمّ مقدّمة أخرى.

ص ٧ ـ س ٣٢، قوله: «في كتابه المسمّى بمصارع الفلاسفة» راجع طبع القاهرة ص ١١١. وقوله: «إذا عيّنت الابتداء» بتقديم الياء المشدّدة كما في المصارع للشهرستاني، و بتقديم النون المخفّفة المفتوحة وسلكون الياء كما في مصارع المصارع للخواجة.

ص ٧ ــ س ٣٥. قوله: «والبدو فى الأشخاص» و فى بعض النسنغ: «والمبدأ فى الأشخاص». قوله: «بالأكمل أولى» و هو الإنسان دون النطفة. قوله: «قال المحقق الطوسى ــ ره ــ فى الجواب...» قاله فى كتابه المسمّى بمصارع المصارع.

ص ٨ ـ س ٥، قولــه: «وقد مرتى اوائل السفر الأولَ...» فإنَّ الواجد بالعموم يكون موجــوداً بوجودات متعددة فيمكن أن يكون بحسب وجوده في ضمن فرد مقدمــاً، و بحسـب وجــوده في ضمن فرد آخر مؤخراً. وقوله: «في الفلسفة الأولى الـــتى موضوعها...» التى صفة لقوله الفلسفة. وقوله: «هي من عوارضه أيضاً» كما أن غير المبادى من عوارض الموجود.

ص ٨ ـ س 9. قولـه: «كما نصّ عليه الشيخ في إلهيات الشفاء» أى نصّ على أنّ سبادى الموجودات التى يبحث عنها في الفلسفة التى موضوعها الموجود المطلق هـى مـن عوارضـه ولا محذور فيه. وراجع في بيان تفصيل ذلك الفصل الثانى من المقالـة الأولى مـن إلهيّات الشفاء (ص ١٨ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه). و قال في ص ٢٢ مـن ذلك الفصل: ولقائل أن يقول إنه إذا جعل الموجود هو الموضوع لهذا العسلم لم يجسر أن يكون إثبات ميادى الموجودات فيه، لأن البحث في كل علم هو

عـن لواحــق موضوعه لا عن مبادئه. فالجواب عن هذا أن النظر فى المبادئ ايضاً هو بحث عن لواحق هذا الموضوع الخ فراجع.

ص ۸ ـ س ۶، قولسه: «عـلى التقدير المذكور» اى كون الموجود منحصراً فى الممكن و جواز التسلسل

ص ٨ ـ س ١٩. قولـــه: «ولايلــزم مــنه اخــتلافهما فى الموضوع» بأن يكون الموجود غيرالمكن.

ص ٨ - س ٢٣، قوله: «وأما الطبيعيون فيلهم مناهج أخرى...» ذكر عدة مناهج: أحدها طريقة الحركة بنفسها؛ وثانيها قوله الآتى: و أيضاً الأجسام الفلكية قد تبيّن عندالطبيعيين الح؛ وثالثها قوله الآتى بعد ذلك ويقرب من هذاالطريق أن الأصور الزائلة الح؛ ورابعها قوله بعد ذلك: وكمال هذه الطريقة بما حققناه و أحكمناه الح؛ وخامسها ما قال بعد ذلك و للطبيعيين مسلك آخريبتني على معرفة النفس الح.

ص ٨ ـ س ٢٩، قوله: «وإلاّ لتشابهت الحركات» أى حركات الأفلاك مع أنها مختلفة.

ص ٨ ــ س ٣١، قوله: «وإلاّ استلزمه» دفعاً للدور و التسلسل.

ص ٩ ـ س ٨ قولسه: «مع حدوث البدن...» بل الصواب أنها حادثة بحدوث البدن، وأمّا مع حدوث البدن فيناسب مذهب المشاء كما يأتى بيانه في كتاب النفس. وقوله: «فهي محكنة...» أى النفس محكنة مفتقرة في وجودها إلى سبب غير جسم و لاجسماني.

ص ٩ ـ س ١٥، قولــه: «فالحال غيرلازم...» المحال هو تأثير الجرد في ذوات الأوضاع بتوسط أوضاعها. وقوله: «واللازم غيرمحال» اللازم هو تأثيره تعالى في اصل وجود ذوات الأوضاع. وقوله: «وتمام هذاالبحث يصلب...» راجع ص ١٢ من كتابه في المبدء و المعاد من الطبع الأول الحجرى: فان قيل كما جاز حصول القوى الجسمائية الح.

ص ٩ ـ س ٢٢، قوله: «مدفوع بما قررًا» أى بماقرّرناها من الحركة الجوهريّه. وقوله: «وغير موجود عندنا بالذات» أى لابالعرض.

ص ٩ ـ س ٣١. قولسه: «ليسـت قابلـية ولا مقبولـية» أى ليست قابلية ولا مقبوليّة في الخارج حتى يلزم تقدّم الماهيّة على الوجود بالوجود.

ص ٩ ـ س ٣٢، قوله: «وأيضاً قد علمت...» جواب آخر كما لايخفي.

ص ٩ ــ س ٣٣، قولـــه: «وهــو الأصــل فى الموجوديــة دون الماهيَّه» فتكون الماهيّة عارضه للوجود وهى غيرمجمولة فلاتحتاج إلى الملّة.

ص ٩ ـ س ٣٥. قولـــه: «وقــع الاشــتباه فَى هــذه الحجّة بين عارض الماهية وعــارض الوجــود» فــإنّ عارض الماهية لايلزم أن يكون مغاثراً لها بل يمكن أن يكون متّحداً معها والوجود من عوارض الماهية.

ص ١٠ -س ١، قولسه: «وربما تقررً الحجّة عملى بطلان...» أى الحجّة المذكورة، والمقرر همو سيّدالمدقّةين الأمير صدرالدين فى حاشية شرح التجريد القديم.

ص ۱۰ ــ س ۲. قولـــه: «موجوداً اولا معدوماً» و ذلك لأن الماهية من حيث هي ليست الأهي.

ص ١٠ ــ س ٣١. قوله: «فقولهم إن الوجود زائد فى الممكن عين فى الواجب» أقــول: الواجـب وجــود صعد فقط، وما سواه مطلقا من شئون وجوده الصمدى، فلاجرم أنَّ الوجود عين فى الواجب و زائد فى الممكن فتديّر جداً وجيّداً.

ص ۱۱ ـ س ۱۴، قولــه: «قد سبق مناطريق خاص عرشى في هذاالباب...» قد سبق ذلك الطريق الخاص العرشى في ذيل الفصل الخامس من المنهج الثاني من المرحلة الأولى المصدر بقوله: برهان عرشى ولنا بتأييد الله تعالى و ملكوته الأعلى برهان آخر عرشى على توحيد واجبالوجود... (ج ۱ ـ ص ۲۳۰ من هذاالطبع) ص ۱۱ ـ س ۱۷، قولــه: بذاته أي بتمام ذاته؛ وقوله: «محمولاً عليهما...» اي

محمولاً عليهما بالحمل العرضى خارجاً عنها لأنه لوكان محمولاً بالحمل الذاتى لزم

كون منا بنه الامتنياز عين ما به الاشتراك إن كان تمام ذاتيهما وهو باطل، أولزم التركيب في ذاتيهما إن كان جزءاً من ذاتيهما.

ص ١١ ـ س ١٨، قولـه: «وإما أن يكون الامتياز بالأمر الزائد على ذاتيهما» أى بعدالاشتراك في وجموب الوجمود بالذات. وقوله: «كان التعيّن أيضاً واحداً مشتركاً فلا تعدد لا ذاتاً ولا تعيّنا الح.

تعيّنا الح.

ص ۱۱ ـ س ۲۱، قولمه: «لزم الافتقار إلى الغير في التعين....» أى في التعين الذي هو عبارة عن نحوالوجود الخاص. وقوله: «ويرد عليه....» أى ويرد عليه أن ممنى قولكم ولا شريك لمه في وجوب الوجود و وجوب الوجود عين ذاته إن أردتم بمه أن هذا المفهوم البديهي المصدري المعلوم لكل أحد عين ذاته، فهذا مما لا يتفوّه به رجل عاقل للزوم كون الواجب أمراً اعتبارياً، وتصور كلّ أحد حقيقته تمالى بالكنه تعالى عن ذلك؛ وإن أردتم كون ذات الواجب بحيث الخ.

ص ۱۱ ـ س ۲۵، قولـه: «هو عين ذلك الوجود...» أى هو عين ذلك الوجود الحناص غير زائد على ذاته فالوجود الحناص الواجي هويّته و ذاته الشخصيّة الخ. ص ۱۱ ـ س ۲۶، قولـه: «الشبهة المنسوية إلى ابن كمونة...» ابن كمونة هو سعدبن منصوربن سعدبن الحسسن هبة الله بن كمونة، كان تلميذ شيخ الإشراق الشبخ شهاب الدين السّهروردي، توفى ابن كمونة سنة ۴۸۳؛ ونقل أنّ التلميذ كان يهوديًا والعلم عندالله. و قلت في قصيدة «ينبوع الحياة»:

و وحدة صُنع العالمين لَحُجَة على الواحد الحق الحقق الحقق بوحدة على وحدة التقدير عين الروية ووحدت التقدير عين الروية ووحدت الشخصية العسمدية بوحدت الشخصية الأولسية بوحدت الحوسية الأولسية بوحدت الكونسية الأهسرية وحدت الكونسية المظهسرية هوالعسمة الحسراة وحدد الكونسية المظهسرية ووحدت الكونسية المظهسرية وحدت الكونسية المظهسرية والتعدد الحسراة التحسرات وحدد الكونسية المنطق وحدد التحسرات وحدد التحديث وحدد التحديث وحدد التحديث وحدد التحديث وحدد التحديث وحدد التحديث التحديث وحدد التحديث التحديث وحدد التحديث التحديث التحديث وحدد التحديث التحدي

ھوائصُسمد الحُسنَّ فلائسانی لُسهُ ومعناہ لاجوف لسہ فَهُوَ مُصْمَتُ فَصار السَّوی غیرَ السَّوی غیر اُله

قما الشبهة تروى عن ابن كمونة كما فُسُر من اهبل بيت النبورة شستسون و آيات لذات فريدة

ص ۱۱ ــ س ۲۷، قولــه: «بل یکون کل منهما...» أی لااشتراك لهماً فی شیء أصلاً.

ص ١١ ــ س ٢٨، قولـــه: «أرادوبــه الأمر الحقيقي...» أى الفردالحقيقي القائم ذاته.

ص ١١ ـس ٢٩، قوله: «أرادوبه المفهوم...» أى أرادوابه المفهوم والطبيعة. ص ١١ ـس ٣٠. قوله: «بسبب عارض» وهو انتسابها إلى العلّة.

ص ١٧ يـ س ٢، قولمه: «لاشتراك ماينتزع هي منه» أي لاشتراك ماينتزع هي منه كذلك. و قوله: «وكذلك تعدّدها فيه» أي تعدّدها في المعني.

ص ١٢ ــ س ۶. قولـه: «لابد و أن يكون جهة الامتياز والتعيّن أيضاً ذاتياً» و إلاّ لم يكونا شيئين.

ص ١٧ ــ س ٧٣، قولـه: «منها قول الشيخ...» أى من براهينهم المذكورة قول الشيخ الخ.

ص ۱۲ ـ س ۲۶، قولــه: «وذلك لما علمت» اى عدم الورود لما علمت أن الاشتراك الخ

ص ۱۲ ــ س ۲۷. قولــه: «وعلى الأول لايكون حملها على كثيرين لذاتها...» وذلك لأن تكثّر معنى واحد لايكون إلاّ بالمادّة ولواحقها فيلزم معلولية الواجب.

ص ۱۲ ــ س ۲۸، قولـــه: «فــيلزم تحقــق الكــئير بدون الواحد» و ذلك لأن المفروض كون الحـمل علىالكتير والمتعدّد لازماً لذاتها.

ص ۱۲ ـ س ۳۰. قولـــه: «ومنها قول الفارابي فى الفصوص...» قاله فىالفصّ النامن من أثره القويم القيّم الموسوم بـ «فصوصالحكم». و إن شئت فراجع شرحنا الفارسى المطبوع عليه الموسوم ب» نصوص الحكم بر فصوص الحكم» (ص ۴۴)

والله سبحانه وليّ التوفيق.

ص ١٢ سس ٣١، قوله: «وإلا لكا معلولاً» و ذلك لأن وجوب الوجود إمّا أن يكون عارضاً له فيلزم أن يكون معلولاً إما للمعروض أو لفيره وكلاهما باطلان، و إما أن يكون داخلاً فيكون جنساً لكونه ما به الاشتراك فيكون معلولاً لأن الجنس متحصل و متقوم بالفصل. و ببيان آخر: وجوب الوجود لا ينقسم بالحمل على كثيرين مختلفين بالعدد وإلاً لكان معلولاً له في التعيّن لوكانا متحدى الماهيّة وفي وجوب الوجود لو اختلفا.

ص ١٢ ـ س ٣٢ م ولسه: «كما ذهب صاحب الإشراق...» راجع الى الفصل الرابع من المنهج الأول من المرحلة الأولى فى أن للوجود حقيقة عينيّة (ج ١ ـ ص ١٤ إلى ص ٧٤ من هذا الطبع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ١٣ ــ س ٣. قولسه: «اقتضى أن حقيقة الصورة المجرّدة...» اى المجرّدة عن العوارض الحارجيّة.

ص ١٣ ـ س ٨. قوله: «وان المهاء منسوب إلى الشمس...» لا لقيام الحديد والشمس بالموضوع. وقوله: «جبوز أن يكون الوجود الذى...» بحكم المقدّمة الأولى. وقوله: «و وجود غيره عبارة عن انتساب ذلك الغير اليه» بحكم المقدّمة الثانية.

ص ١٣ - س ١٧، قولسه: «و معيار ذلك أن يكون مبدء الآثار» سواء كان بالذات أو من حيث الانتساب إلى الفير. قوله: «ويكن أن يكون هذاالمعنى العالم لهما» أى للأسرين هوما قام به الوجود سواء كان الوجود حقيقياً أو انتزاعياً انتسابياً أعم من أن يكون وجوداً قائماً بنفسه أى ممتنع الانفكاك عن نفسه كما في الواجب فيكون قيام الوجود به قيام الشيء بنفسه، و من أن يكون من قبيل قيام الأمور المنتزعة العقلية بمعروضاتها كالكلية والجزئية القائمتين بالكلّى و الجزئية وله: «وهو حقيقة الجرئي و نظائرها كما في الوجودات النسبية فانها ذهنية. قوله: «وهو حقيقة خارجية» أى لا أمر اعتباري.

ص ١٣ ـ س ٢١، قوله: «واذا حمل كلام الحكماء...» أى واذا حمل كلام الحكماء...» أى واذا حمل كلام الحكماء في عينية الوجود للواجب على ذلك. قوله: «أوبوضع آخر» اى بوضع آخر و بالاشتراك اللفظى فيصبر مشتركاً لفظياً فلايكون عين حقيقة الواجب تعالى.

ص ١٣ ــ س ٢٥. قولـــه: «قــولاً عرضـيّاً» لأثــه لوكان ذاتيّاً مع اشتراكه لزم التركيب.

ص ١٣ ــ س ٢٤. قولــه: «إمّا معلولاً لذاته» لكون كلُّ عرضي معلّلاً.

ص ۱۳ ــ س ۲۸، قولــه: «فالمراد به ما ذكرناه» من العينيَّة و وجدانه لنفسه.

ص ١۴ ــ س ٣. قولــه: «واستثناء الوجود...» وقد نقل القول بعدم دخوله فيها رأســاً لأنــه عــبارة عــن ثبوت الشيء لاتبوت شيء لشيءٍ. قوله: «قدحوافي هذا الاستثناء» لأنَّ الاحكام العقلية لاتقبل التخصيص.

ص ١۴ ـــس ۴ ــ قولــــه: «عـــلى ما تقرّرو اشتهر بينهم» الأقوال هيهنا ثلاثة: قول بجعل الماهية، وقول بجعل الوجود، وقول بتعلّق الجعل بالائصاف.

ص ۱۴ ــ س ۹. قولــــه: هوهـــو أمــر جــامد...» أى اســـم الــذات أمر جامد غيرصالح لأن يشتق منه شيء إلاّ بالاشتقاق الجعلى كالمتحجّر من الحجر.

ص ۱۴ ـ س ۱۲، قوله: «لا أنَّ النسبة اليهما» أى النسبة الى الحديد والشمس تكون مبدء الاشتقاق، بل هما اى الحديد والشمس بادَّعاء أنَّ للحديد الخ.

ص ۱۴ ـ س ۱۶، قولــه: «ســواء كان جزؤه...» اى سواء كان مبدءالاشتقاق جزؤ المشتق أوعينه يجب الخ.

وقوله: «أمراً قائماً بذاته» أى جزئياً غيرصحيح.

ص ١٤ ـ س ١٨، قوله: «غيرمعلوم للعلماء بالكنه» وإن كان معلوماً بالوجه.

ص ۱۴ ــ س ۲۷، قولـــه: «وليس مفهوم الموجود على ما زعمه كذلك» لأنه قالمكنات هوالمنسوب إلى الوجود لا ما ثبت له الوجود كما صرّح.

ص ١٤ ـ س٣٤، قولــه: «مـن بــاب التسمير في اثـناء المخاصمة» التسمير

بالفارسية: تعيين نرخ كردن؛ و ما قاله من باب التسعير فى أثناء المخاصمة. فهو ما يقــال مــن الامثال بالفارسية أيضاً: هميان دعوا نرخ تعيين كردن». و فى فرهنگ نظام هميان دعوى نرخ معيّن مىكند» مثل است» (ج ۵ ــ ص ٣٣٠).

ص ١٥ ـ س ١٣ قوله: «وقد علمت ما فيه ايضاً...» قدعلمت في أوائل الأمور العامة من السفر الأول من هذاالكتاب المستطاب أنّ حقيقة كلّ شيء ما به يترتب عليه آثاره ولا يترتب الآثار على شيء إلاّ بخصوصية وجوده فحقيقة كلّ شيء هي خصوصية وجوده.

ص 10 - س ٩، قولسه: «وغاية ما له أن يقول - إلى قوله: يطلق عليها لفظ الوجود» وقد أفادو أجاد صائن الدين على بن تركه فى تمهيد القواعد فى شرح قواعدالتوحيد (ص ١٧ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه) بقوله المبين المتين: «اعلم أن التعبير عمّا يصلح لأن يكون موضوعاً لهذا العلم من المعنى المحيط والمفهوم الشامل الذى لا يشدد منه شيء ولا يقابله شيء عسير جداً، فلو عبّر عنه بلفظ الوجود المطلق أو الحيق أنسا ذلك تصبير عن الشيء بأخص أوصافه الذى هو أعمّ المفهومات هيهنا إذ لو وجد لفظ يكون ذا مفهوم محصل أشمل من ذلك و أبين لكان أقرب إليه و أخص به وكان ذلك هوالصالح لأن يعبّره عن موضوع العلم الإلحي المطلق لاغير. ثم إنه ليس بين الألفاظ المتداولة هيهنا شيء أحق من لفظ الوجود بذلك إذ ميناه أعمم المفهومات حيطة و شمولاً و أبينها تصوراً و أقدمها الوجود بذلك إذ محولاً...».

و فى اول الدعاء المسمّى بدعاء الحزين: أنا جيك يا موجوداً بكلّ مكان...» وقد نقل تمام ذلك الدعاء العلاّمة الشيخ بهاءالدين فى اواسط المجلد المنامس من كشكوله (ط نجم الدولة مص ٥٥٠). ثم يجمب فى هذه المقامات لفت النظر إلى أمرين: أحدهما أن الوجود صمد لاجوف له؛ والتانى أن بسيط الحقيقة كلّ الأشياء وليس بشىء منها.

ص ١٥ ــ س ٣٥. قولـــه: «فسيه تتريـب» التثريب هو التّعبير و التوبيخ. وفي

القرآن الكريم حكاية عن قول يوسف عليهالسلام لإخوانه: «قال لاتثريب عليكم اليوم يفغرالله لكم وهو ارحم الراحمين» (سورة يوسف ــ ٩٢).

ص ۱۶ ـ س ۱۰ قول. و تبعه الهقق الطوسى فى شرح الإشارات...» راجع اواخر شرحه على النمط السادس من الإشارات حيث قال الشيخ الرئيس فى الفصل التاسع والثلاثين من ذلك النمط فى صدور الكترة عن المبدء الأول تعالى شأنه ما هذا لفظه: «زيادة تحصيل: فمن الضرورة إذن أن يكون جوهر عقلى يلزم عنه جوهر عقلى و جرم سماوى الخ؛ و راجع ذلك الشرح المطبوع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه، والله سبحانه فتّاح القلوب و متّاح الغيوب.

ص ۱۶ ـ س ۷. قولــه: «فيجوز ارتفاعه...» هذا ممنوع لأنه أنّما يصحّ لوكان ممكناً ذاتياً والمفروض خلافه.

ص ۱۶ ـ س ٨، قوله: «إذ فيه أيضاً تدليس بين الإمكان...» فان قوله فيجوز ارتفاعـه أغـا يصح لوكان محكناً بالإمكان الذاتى لا الإمكان الفيرى فإن الامكان الفيرى يجتمع مع الوجوب الذاتى كما هو واضع. وان شئت قلت: فان الإمكان بالقـياس إلى شـى الايجبب جـواز الارتفاع مطلقا ولا يخفى أن مراد المستدل جواز الارتفاع بالنظر الى الواجب ايضاً لا مطلقاً.

ص ١۶ ـ س ١۴، قولسه: «لمرزم كون الواجب ذا ماهية» و ذلك لأن وجوب الوجيود يكسون زائداً علميهما. وقولسه: «وان كان التعيّن بفيرالذات» أى عارضاً زائداً.

ص ۱۶ ـ س ۱۷، قولــه: «الشبهة المشهورة» أى الشبهة المشهورة من ابن كمونة.

ص ۱۶ ـ س ۱۹ ـ قولــه: «هو بذاته موجود» اى من غبر حيثية تقييديّة بل بالضرورة الذاتيّة الأزليّة. وقوله: «سواء كان معه ماهيّة أخرى» كما فى الممكنات. ص ۱۶ ـ س ۲۰، قولــه: «وقد علمت كيفيّة اتصاف الماهية بالوجود...» وأنّها

من قبيل كيفيَّة اتصاف الجنس بفصله فىالنوع البسيط كالعقول.

ص ۱۶ ـ س ۲۵، قولمه: «ومنها أنه على التقدير الأول...» وهـ و كـون موجوديّـته بذاتـه مع كونه فرداً. وقوله: «إلى ما سمّيتموه» أى إلى ذات سميّتموها الوجود البحت الخ.

ص ۱۷ ــ س ۱، قوله: «و ذلك لأن موجوديّته ليس إلاّ بذاته...» ضرورة أنها منــتزعة مــن وجوده الخاص فكيف يوجدبها؟ و أيضا معروض الكلّية و الجزئيّة واحد و هو الطبيمة وإن كان العارضان اثنين فقد اشتبه العارض بالمعروض.

ص ١٧ ــ س ۶۶ قوله: «بل ذلك المفهوم...» أى ذلك المفهوم الانتزاعى الفرض منه الخ.

ص ۱۷ ـ س ۷. قوله: «إما في الخارج» اى إما في الخارج و الحقيقة الوجودية. ص ۱۷ ـ س ۱۴، قولسه: «إلا بنحوالشهود الحضوري» لهذا الكلام الكامل أعـنى قوله: «حقيقة الوجود يمكن العلم بها بنحو الشهود الحضوري» شأن لايخفى على اهل الشهود.

ص ۱۷ ــ س ۱۵، قولـــه: «ليس أنّ ذاته عين هذاالمفهوم الكلّى...» إنّ مفهوم الوجــود قد يقال إنّه ذاتى أى ينتزع من نفس ذات المشتق، و قد يقال إنه عرضى أى ينتزع من الشىء بواسطة عروض شىء أعنى حقيقة الوجود فتدبّر.

ص ١٧ ــ س ١٨، قولـــه: «على أمور خارجية بالذات» أى بالضرورة الذاتية وهى أعمّ من الأزلية. و قوله: «وقد يصدق على أمور أخرى...» وهى الماهيات.

ص ۱۷ ــ س ۳۱. قولــه: «فلابدأن يكون للجميع اتفاق...» و ذلك لأن انتزاع أمر واحد بما هو واحد من الأمور المتباتنة بما هي متباتنة محال.

ص ۱۷ ــ س ۲۲. قوله: «و بذلك يتوسّل الى نفى...» لأن الامتياز بذلك لازمه محدوديــة غيرالكــامل والفــنى و معلوليته. وقوله: «ولهذا قد تصدّى...» أى ولهذا التنافى قد تصدّى ولده الذى الخ. حيث قال و آثاره ينا فى ذلك.

ص ۱۷ ـ س ۲۵. قولـــه: «وهو محمول عليه» أى محمول عليه بذاته. وقوله: «ولا يلــزم مــن ذلك...» أى ولكن لايلزم من ذلك كون ذلك المفهوم ماهية شيء منها أى لأنَّ كونها كذلك من جهة جعل الجاعل لابنفسها و حقائقها. وقوله: «فإن كـون الموجـود موجـوداً ضـرورى» أى لاباعتـبار نــا موجــود. وقوله: «بحسب هذاالنحو من الوجود» أى من الوجود الخارجى.

ص ١٧ ــ س ٣٢، قولـــه: «ولا خفــاء فى أن النســبة بيــنهما...» أى النســبة العروضية. بينهما الخ.

ص ۱۷ ـ س ۳۴، قولسه: «نسبة حتى يستقيم...» أى فلايكون بينه و بين مفهوم الموجود نسبة العروض بل العينية حتى يستقيم أن يقال مقتضى هذه النسبة والعروض ذاته أوشىء آخر بخلاف الممكن. وقوله: «يجبّها الطبيعة السليمة» أى يرسيها. وفى منتهى الأرب: مج الشراب من فيه مُجاً بالفتح ـ من باب نصر ـ از دهن انداخت شراب را؛ وكذا مج الربق يعنى انداخت خدو را از دهن.

ص ۱۸ ــ س۱، قوله: «يتكثّر بحسبه» لحصول عارض و معروض.

ص ١٨ ــ س ٢٪ قوله: «تَمَيَّز أحدهما عن الآخر...» أى المعروض عن العارض بل العوارض.

ص ١٨ ــ س ٧٧. قولمه: «والوجود يديهى التصوّر» يعنى أنَّ كل شاعر يعرف الوجود، وكلَّ من لمم إدراك فله وجدان الوجود ولو بوجدانه لنفسه؛ والجواب أن شهود مطلق الوجود ولو كان وجوداً مخلوقاً لايلازم شهود الحقيقة الإلهيّة.

ثم إن اســتاذنا العلاّســة المــيرزه أبالحـسن الرفيعى القزوينى ــ رفعالله درجاته ــ قـــال فى أشـناء التدريس نقلاً عن أساتذته ــ رضوانالله عليهم ــ : إن أصل العبارة كان هكذا: «والوجود بديهى الظّهور» ثم حرّفت الظّهور بالتصّور.

ص ۱۸ ــ س ۳۰، قولـــه: «كمــا يصــدق عليه مفهوم الشىء» أى كما يصدق عليه مفهوم الشىء المطلق الذهنى ويعلم أنه شىء خاصٌ مصداق للمطلق.

ص ۱۸ ــ س ۳۱. قولـــه: «والثانى يقتضى أن تكون حقيقته غير ما يفهم من لفظ الوجود» أى ماهية خاصّة.

ص ۱۸ ـ س ۳۳، قوله: «وقد مرّ أنّ كلّ ذى ماهية معلول» وان لم تكن نفس

الماهية معلولة لأئها دون الجمعل لأئها تصورالوجود وهو ليس بمجعول وإن كان من الأمور الواقعيّة كعدم حجريّة الإنسان.

ص ١٩ ــس ١١. قولــه: «ولنا أيضاً أن نختار الشق الناني...» وهو قوله: إما أن يكون صادقاً عليها صدقاً عرضيّاً. وقوله: «له وجود فىالخارج» له خبر ليس. ووجود اسمه فتدبّر.

ص ١٩ ــ س ١٧، قولــه: «في أن واجب الوجود لاشريك له فيالإلهيَّة» سيأتي معنى الإلهيَّة في آخر الفصل الرابع منالموقف الثاني.

ص ١٩ ـس ١٩. قوله: «لاشريك له فى الإلهية...» بحيث يكون لشىء استقلال فى المتأثير والأشر، بل الآثار بحيث لايلزم الجبر والتفويض. وقوله: «لايوجب فى اول النظر كون الإله واحداً» كما قالوا باستفناء الباقى عن المؤثر لذ هولهم عن فقر الوجودات الظلكة.

ص ١٩ ـ س ٢٧، قوله: «لكان شكله الطبيعي هوالكرة والكرتان...» لأنه إمّا مركّب أو بسيط أما المثاني فظاهر و أما الأول فلوجوب وجود البسيط قبل المركّب.

ص ١٩ ــ س ٧٨. قوله: «من الاحتمالين المذكورين» الذين هما موافقة العالمين أو مخالفتهما.

ص ١٩ ـ س ٣١. قولــه: «مستفقة في المواضع» أى بالطبع؛ وقولــه: «ومختلفة فوق...» في المواضع على الفرض و بالعدد أيضاً.

ص ١٩ ــ س ٣٣. قوله: «وغير مجتمعة أبداً» و ذلك لبطلان التداخل.

ص ١٩ ـ س ٣٥. قولسه: «والأرض الميّسنة» سن عالم معين يقتضى الوسط المعين من هذا العالم المعين و من عالم آخر مركز ذلك و هكذا فى العولملم الكثيرة وهكذا سائر مطلقاتها.

ص ٢٠ ـ س ١، قولسه: «على نحولو اجتمع كل الأجسام...» أى على نحولو اجتمع كل الأجسام جسماً واحداً متصلاً تصير تلك الأمكنة مكاناً واحداً مع أنّ

ذالـك محـال بالضـرورة ويلــزم حركة الأماكن أيضاً فى المكان إذاختلاف الأمكنة ضــرورى و ذاتى أمــا الاجتماع المذكور فممّا لامانع عنه فى طبيعة تلك الأجـــام لوحدتها بالنوع فرضاً إذلواقنضت الخ.

ص ٢٠ ـ س ۴، قوله: «أما الحركات...» أعمّ كمّا تكون بالطبع أولا.

ص ٢٠ ـ س ۶. قوله: «لا بالإضافة» أي لا بالإضافة والاعتبار.

ص ٢٠ ـ س ١٠، قوله: «مالم توف على النوع الأتم...» أى على المادة القابلة له والبالغة إليه بالاستكمالات والإفاضات.

ص ٢٠ ـ س ١١. قول. ه همالم تخط به إلى... » اى مالم تخط الطبيعة بالنوع الأخس الى المنوع التانى الأشرف الخ. وقوله: «وما لم تحصل... » أى ومالم تحصل الطبيعة جميع خصائص النباتية... لم تجاوز الطبيعة به أى بالنوع الأخس الى النوع التانى الخ.

ص ٢٠ ـ س ١٥، قولسه: «فمن الضرورة أوفت...» أى اوفت هذا النوع الأثمّ جميع القوى الحسيّة للنّوع الأخسّ الذي هوالحيوان

ص ۲۰ ــ س ۲۰. قولسه: «لا أنها تألفيّة...» اى لا أنها تألفيّة و تركيبية اعتباريّة.

ص ٢٠ ـ س ٢٧، قوله: «يوجب الانتهاء الى علَّة واحدة...» و ذلك لأن اللزوم والتلازم لايكونان إلا بين العلَّة والمعلول، أو بين معلولى علَّة ثالثة أوجدت الرابطة بينهما.

ص ٢٠ ـ س ٣٠. قولسه: «كالمسادّة والصورة الخارجيتين» هذا في الأول أي مؤتلفة من أجزاء وجودية عينيّة: و قوله: «اوالذهنيين» هذا في الثاني أي الجنس والفصل المأخوذين بشرط لا.

ص ۲۰ ـ س ۲۳، قولــه: «أو ما يجرى مجراه» أى ما يجرى مجرى الزمان و هوالدهــر والســرمد. قولـه: «وإن لم يكن أثراً صادراً عنه» ضميرالفعل راجع الى المركــب فى قوله «لأنَّ كلَّ ما هو مركب...» و ضمير عنه راجع الى ألجز، فى قوله: «مفتقراً إلى جزئه» ص ٢٠ ـ ٣۴. قولـــه: «لأن تلك الأجزاء ليست فى الحقيقة متقدمة...» و ذلك لأنّ الجسم متصل واحد والأجزاء بوصف الجزئية والأنفراد أنما هو بالفرض.

دن الجسم متصل واحد والا جزاء بوصف الجزئية والانفراد انما هو بالفرض. ص ٢٠ ـ س ٣٥، قوله: «و احتاجوا فى البيان إلى برهان تناهى الأبعاد» وأنّ كل متناه محدود و كلّ محدود له محدّد. و قد تقدّم البحث عن براهين تناهى الأبعاد على التفصيل فى اول المجرد الرابع من هذا الطبع. بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

ص ۲۱ ـ س ۱، قولــه: «مـن أن كـل متّصل بذاته أو بغيره...» المتّصل بذاته هوالصـورة الجسـميّة أعـنى الجسـم الطبيعى، و المتصل بغيره هوالجسم التعليمي. وقولـه: «متشابك الوجود بالعدم» اى متشابك الوجود بكلَّ جزء بالعدم أى بجزء آخر خصوصاً على الحركة الجوهرية.

ص ٢١ ــ س ۴، قولــــه: «بــل بالقوَّة» لأن الأجزاء ليس لها وجود بالفعل بل بالفرض.

ص ٢١ ـ س ١١، قولـه: «فكان المفروض...» أى فكان المفروض وهوالمركب المجمـوع واجــباً متأخّر الوجود عن غيره وجزئه مفتقرالذات إلى ممكن و بتوسّطه إلى واجــب آخــر وهو جزئه الآخر لأنه لولا احتياجه إلى ذلك الجزء الواجب لم يتحقّق التركيب الحقيقي، والافتقار الى الغير الخ.

ص ٢١ ـ س ١٩، قوله: «فعلى الأول يلزم...» أى فعلى الأول يلزم أن ما فرضناه فصلاً مقسماً لم يكن فصلاً مقسّماً بل مقوّماً ومأخوذاً في حدّ الجنس اذا الفصل ما به يوجد الخ.

ص ٢١ ـ س ٢٥، قولسه: «على انه مقسم نوعى...» الضمير راجع الى الفصل في قولسه: «لافصل لحقيقته. قوله: «فإن شيئاً من هذه الأمور لاينا في...» ليلزم استدراك هذا الفصل بعدالفصل المتقدّم. وقوله: «كالجنس البسيط» و مفهوم الجوهرية. والجنس البسيط كالجنس العالى ولو كان له جنس لم يكن جنساً عالياً. وقوله: «فهو لا محالة ماهية كليّة» أى قابل للإشتراك.

ص ۲۱ ـ س ۳۲، قوله: «كل طبيعى جنسى...» أى الطبيعة من حيث التحقّق فىالأغراد.

ص ٢٧ - س ١٧، قوله: «نسبة الصانع إلى الدكان» أى فى الاحتياج، فليست نسبة المبدع تعالى المبدع عن الحاجة فى نسبة النفسية لتعالى المبدع عن الحاجة فى شمىء والنفس فى تكاملها و تعاليها بل فى حدوثها محتاجة إلى البدن، فما ترى فى عبارات اساطين الحكمة والعرفان من اطلاق النفس على الله سبحانه و اطلاق البدن على ما سواه نحو ما قاله العارف الجامى:

حق جان جهانست و جهان جمله بدن اصناف مىلائكـه قواى ايـــن تـن افــلاك و عناصــر و مواليــد اعــضاء توحيد همين اســت و دكرها هـــه فن

فأغا يريدون على وجه التنظير والتمثيل معنى أرفع واشمخ من نفسية النفس و حدوث السنفس بالبدن و تكامل النفس بالبدن و بالمكس و نحوها فتدبّر جداً و جيداً؛ و راجع فى ذلك المرصد الأسنى و المقصد الأعلى الكلمة الثلاثين والثلاثمأة من كتابسنا الف كلمة و كلمة لأن تلك الكلمة العليا فى تفسير حديث «من عرف نفسه فقد عرف ربّه» على اثنين و تسعين وجهاً و تفيدك فى المقام جداً والله سبحانه فقاح القلوب و منّاح الفيوب.

ص ۲۲ ـ س ۱۵، قولسه: «لابد و أن يكون مستفنياً عنها في الوجود...» واذ ليست النفس مستفنية عن المادة في الوجود فلا تفعل إلاّ باعانة من مادّته.

ص ۲۲ ــ س ۱۷، قولسه: «وكــل ما يتركّب...» أى وكلّ ما يتركّب منه و من غيره شىء تركيباً حقيقيًّا فيبنهما تعلق و ارتباط الح.

ص ۲۳ ــ س ۳۵. قوله: «فصل فی الإشارة إلى أقسام الصفات...» راجع شرح الخواجــة الطوســـى عــلى الفصــلين الناسع عشر و العشرين من النمط السابع من اشارات الشيخ الرئيس فى أقسام الصفات بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

ص ۲۴ ـ س ۲۰، قولــه: «ولاسـلوب فيه كذلك...» اى لاسلوب فيه مختلفة بل له سلب واحد الخ.

ص ٢٢ ـ س ٢٢، قولــه: «قال بعيض المحقّقين في شرح...» ذلك البعض هو المولى جلالالدين الدواني

ص ٢٥ ـ س ٣. قوله: «الأول كالمتصل للجسم» اي كالتعليمي للطبيعي.

ص ۲۵ ـ س ۶، قولسه: «أو يـ ودل الى الدور المستحيل...» بيان الدور هكذا: إعطاء العلم لنفسه موقـ وف عـ لى وجدائه تعالى العلم، و وجدائه تعالى العلم موقـ وف على إعطاء العلم لنفسه فيتوقف وجود العلم على وجود العلم، و بعبارة أخرى يلزم أن يوجد العلم قبل وجود العلم وهو دور مستحيل.

ص ٢٥ ــ س ٢٨، قوله: «الأول أن الفعل للفاعل قد يكون في غيره...» كلمة قد للتحقيق لأن فعل الفاعل دائماً يكون في غيره؛ على أنَّ الله سبحانه قال: «قد يعلم الله المعوقة بن مستكم...» (القرآن الحكيم ــ سورة الأحزاب ــ الآية ١٩) ولا يخفى عليك أن كلمة قد للتحقيق. وقوله: «والوجود يكذّبه» أي والوجدان يكذّبه.

ص ٢٥ ـ س ٣٢. قولـه: «والوجوب مبطل للقوّه...» أى الوجوب مبطل للقوة والإمكـان ولا يسبطل الشــىء لذاتـه مـا اقتضاه لذاته فهما جهتان مختلفتان. مثلاً لاتبطل صورة النوعيّة النارية من حيث ذاتها الحرارة التي اقتضتها من أجل ذاتها.

ص ٢٥ ـ س ٣۴. قولـه: «وأما على الشقّ الأول...» أما الأول فغير محتاج الى التنبيه أيضاً؛ وأمـا الثانى فلأنه إذا فرض لشىء جزء مقوم له فلا بدّله من جزء آخرو إلاّ لم يكن جزء له بل عينه.

ص ۲۶ ـ س ١، قولــه: «تعــالى عنه علواً كبيراً» اى تعالى عن التركيب علواً كـبيراً، وقوله, «بمعنى الانفعال الاستعدادى...» كقبول الماء للحرارة. وقوله: «بممنى مطلق الائصاف» كقبول النار للحرارة.

ص ۲۶ ـ س ۱۴، قولمه: «ولك أن تدفعه» أى و لك أن تدفع الجواب بمنع الكيلة الخ

ص ٢۶ ــ س ١٨، قوله: «وقد يجاب عن الأول...» أى الأول من شقّى الثالث وهو قوله و ثالثها أن التنا فى الخ. حكمة المتعالبة \_ المجلّد الخامس

ص ۲۶ ــ س ۲۰، قوله: «فكذلك يوجب وجوده في غيره» والمفروض كما أقرّ به الحنصم إمكان وجوده في ذلك الغير الذي هوالقابل فيكون وجود واحد في محلِّ واحــد و بالــنظر الى ذلك المحلّ واجباً لفرض كون ذلك الحملّ موجباً و فاعلاً له و ممكناً في ذلك المحلّ بعينه و بالنظر اليه لفرض كونه قابلاً له والقابل لايوجب وجود المقبول بل يمكن حصوله فيه فتدبّر.

ص ۲۶ ـ س ۲۲، قولـــه: «وعــن الــثانى...» أى ويجاب عن الثانى من شقّى الثالث وهو قوله و ايضا الفاعل الخ.

ص ۲۶ ــ س ۳۱، قوله: «بل لأنها عنه» اى بل لأنها صادرة و ناشئة عنه.

ص ۲۶ ـ س ۳۵، قوله: «وليس من شرط قيام شيء بشيء تأثّره عنه» ضمير تأثّره راجع الى الشيء التانى المجرور بالباء. و ضمير عنه راجع الى الشيء الأول المجرور بالقيام.

ص ۲۷ ــ س ۱۱، قولسه: «ســواء كــان قبل الفعل و القبول» في عبارة الطبع الرحملي من الأسفارها هنا سقط، والعبارة الكاملة هكذا: سواء كان قبل الفعل والقبول، أو حين الفعل و القبول فان الكلام. و كم له من نظير في ذلك الطبع. و في بعـض النسـخ: «ســواء كــان قبل الفعل و القبول أم مقارناً لهما فان الكلام الخ. و ضمير كــان في قوله «سواء كان» راجع الى تكثّر الجهة؛ و ضمير فلوتمّ راجع الى انسبات تكستر الجهة. و قوله: «لأن شيئاً منها لايسمن ولا يغني» قد سقطت عبارة منها في الطبع المذكور.

ص ۲۷ ـ س ۲۷، قولـــه: «والمجموع معلول» أى المجموع من القابل في صورة كليّة على الفرض.

ص ٧٧ ـ س ٣٤، قول»: «ومن جزاه فقد جهله...» قد سقطت جملة من الطبع الرحلي و تمام العبارة هكذا: و من جزًاه فقد جهله و من جهله فقد أشاراليه و من أشاراليه فقد حدّه الخ.

ص ۲۸ ــ س ۴، قولـــه: «وإلاً لم يوجد موجود...» أي وإن لم يكن فيالوجود

واجـب الوجود لم يوجد موجود فىالعالم اصلاً. ولا يخفى عليك أن واجب الوجود صـمد ولو لم يكن الوجود الصمدى لم يكن وجود أصلاً لأن الوجود الصمدى هو الأول والآخر و الظاهر والباطن فافهم.

ص ٢٨ ــ س ٧. قولـه: «فائها قديكون العلم يها...» أى وجودها الذهنى غير وجودها العيني.

ص ۲۸ ـ س ۹، قوله: «لأنّ ما هو و هل هو...» أى ما به الشيء هو هولا ما يقال في حدّ الأشياء.

ص ۲۸ ـ س ۱۲، قولـــه: «فــاِن مــن تأمل...» أى فان من تأمل...» أى من تأمل أن الواجب نفس حقيقة الوجود الصرف و كل موجود غيره مشوب الخ.

ص ۲۸ ـ س ۲۱، قولــه: «ولكـن لايفقهـون تسبيحهم...» على قرائة صيفة الغائب فافهم.

ص ۲۸ ـ س ۲۵، قولــه: «مـن دون قيام أمر زائد بذاته تعالى» أى الصفات الإضافيّة

ص ٢٩ ـ س ٥. قولـه: «لهبط على الله» و ذلك لأن الوجود واحد صمدى. فهـو فى السـماء إلـه و فى الأرض إله، فأينما تولّوا فتمّ وجه الله إن الله واسع عليم (سورة البقرة ـ ١١٤). هوالأول والآخر والظاهر والباطن (سورة الحديد ـ ٢).

ص ۲۹ ـ س ۱۵، قوله: «هي ربّ ذلك النوع» أي المثل النوريّة. وقوله: «وله بحسب كملّ يوم هو في شأن...» وعندهم هو عبارة عن طلوع نورالفيض بالنسبة الى كملّ واحمد ممن الموجمودات فمادام بمه يموم لمه. وقوله: «وله بحسب تلك الشئون...» تلك الشئون اعيان ثابتة.

ص ۲۹ ــ س ۲۰، قولسه: «مــا شمّــت رائحــة الوجــود» أى الوجود المستقلّ الخارجي.

-ص ٢٩ ــس ٣٠. قولـه: «والحكم بالمفايرة بينهما» أي بين الصفة والموصوف مع كونهما واحدة فى نفس الأمر كحكم العقل بالمغايرة بين الجنس والفصل فى العقـل البسـيط اى المفارق. وقوله: «كما أئهما فىالخارج...» أى كما أن الجنس والفصـل فى المخارج شىء واحد هوالعقل، وفى الاعتبار الآخراى الذهن متميّز كل منهما عن صاحبه.

ص ۳۰ ـ س ع، قولسه: «فانها من فروع كونه قادراً...» و قدرته عين علمه لأنه فعلى.

ص ۳۱ ــ س ۱، قولـــه: «بعــد مــا أحالوا...» اى بعدما أبطلوا اتصاف معدوم مطلق بحكم ثبوتى الخ.

ص ٣١ ــ س ٣. قولـــه: «ومنها العلم كالوجود...» تحقيق عميق في العلم جداً فاغتنم.

ص ٣٦ ــ س ۶. قولــه: «احتجب ذلك الوجود...» فلا علم له بنفسه أو بشى. ولكن نفسه معلوم لعلّـة بالعلم الحضوري

ص ٣١ ــ س ٧. قولـــه: «ولاصــورة حضورية فى نفسها» تفسير لقوله وجود جممــى، اى لاصــورة حضــورية فى نفسها بل منحلّة فى الهيولى. وقوله: «فليس لهذه الأجسام وأحــوالها وجود علمى» أى علم تركيبى.

ص ٣١ ـ س ١۴، قوله: «وهو المعلوم بالعرض» قد تقدّم في عدة مواضع من السفر الثانى من الكتاب في الجواهر والأعراض البحث عن المعلوم بالذات و المعلوم بالعمرض. وقوله: «أريد بالمعلوم به» أى أريد بالمعلوم بالعلم الأمر الخارج من القدة المدركة الخ.

ص ٣١ ـ س ٢١. قولمه: «اعلم أن اكثر القوم...» تحقيق عميق في كون الشيء معقولاً.

ص ٣١ ــ س ٣٠. قوله: «لمحلّ الصورة الإدراكيّة» كالبصر. قوله: «وعوارضها» يعــنى الفصـــل والوصل والتخلخل والتكاتف: ثم تدبّر قول العارف الرومى في الجملّد الثانى من *التنوى*: چسم بسته خفته بیند صد طرب چون گشاید آن نبیند این عجب بس عجب در خواب روشن می شود دل درون خواب روزن می سود وانکه بیداد است و بیند خواب خوش عارفست و خاك او در دیده کش والبیت الأخیر الی اصطلاح عرفانی موسوم با التوجّه وقد أشرنا الیه فی عدة مواضع من رسالتنا القارسیة المطبوعة الموسومة با انسان در عرف عرفان».

ص ٣٧ ـ س ١٠، قولمه: «لكن جميع ما سوى هذا العالم...» قوله: «لكن جميع مـا ســوى هذاالصالم الأسفل...» قوله سبحانه: «وإن الدّار الآخرة لهى الحيوان لو كانوا يعلمون (سورة العنكبوت ــ 60)

ص ٣٢ ــ س ١۴. قولــــه: «غــير خـــارجين عــنها بالمعنى الثانى» لأن النفس والجــــم متحدً ان حينتناً.

ص ٣٧ ـ س ٢٩، قولمه: «وان صدق عليه كثير من هذه المعانى» أى صدق صدقاً عرضيّاً.

ص ٣٧ ـ س ٣٠. قوله: «حيث يقول...» أى حيث يقول ذلك البعض.

ص ٣٢ ـ س ٣١، قوله: «ومنها أن النفس كما تدرك...» سيأتى تفصيل البحث عسن ذلك في أواخر الفصل الخمامس من الباب الثاني من سفر النفس من هذاالكتاب،

ص ٣٣ ـ س ٣۴. قولمه: «وتستخدمها فى تفصيل الجزئيات...» باعتبار وجود الجزئسيات فى السنفس وإلاّ فالمستفكّرة تسدرك الكلّميات، قولمه: «وتركيب الحدود الوسطى...» فى البراهين والأشكال الأربعة.

ص ٣٣ ـ س ٥. قولد: «بالمساهدة الحضورية» اى بالمساهدة الحضورية التركيبية... و تصريف أقلامها و صريرها، وكيفية كتابتها عطف تفسيرى. و سيأتى تفصيل تلك المباحث الكريمة في أواخر الفصل الثاني من الباب الثاني من سفر النفس.

ص ٣٣ ـ س ١٣، قوله: «بتلك الآلات» أي فيتوقف لامحالة على العلم. بتلك

الآلات وآليَّـتها. وقولـــه: «لــزم توقُّفـه عــلى استعمال الآلة...» لأنه لولم يحصل استعمال فمن أين حصل صورته للنفس.

ص ٣٣ ــ س ١٥، قوله: «بقواها و آلاتها...» لأنَّها في وحدتها كلِّ القوى.

وقولسه: «ينبعث من ذات النفس استعمال...» أي بلاصدور ذلك الجزئي عن النفس هو بعينه حصوله بلاصورة مستأنفة. وقوله: «بدون تصوّر هذاالفعل...» أي بالعلم الحصولي.

ص ٣٣ ــ س١٧، قولـــه: «وإن كــان غيرمــنفكّ عــن العلم به» أي عن العلم والإرادة به، و سيأتى تفصيل البحث عن ذلك فىالفصل التاسع من الموقف الرابع.

ص ٣٣ ــ س ١٨، قولسه: «وأما الفعيل السذي...» أي وامياالفعل السذي هو كاستعمال السنفس القموى والحسواس ونحوها و ارادة ذلك فأنما ينبعث عن ذاتها لاعــن رويّتها فذاتها بذاتها موجبة لاستعمال الآلات لابإرادة زائدة وعلم زائد و صــدور ذلــك الجــزئي بعينه تصور و علم للنفس بلاصورة مستأنفة. وقوله: «فإنه علْق نفيس» العلْق بالكسر فالسكون النفيس من كلّ شيء.

ص ٣٣ ـ س ٢١، فولسه: «كعما اذا استفرقت في فكر...» فالعين مفتوحة و ناظـرة لكن لاتدرك أنت. وقوله: «فلابد من التفات النفس...» فوقع عليك صورة من قوَّة بل يقع تصرَّف اتَّصال العضو منك ولا تدرك حالة الغضب و نحوها.

ص ٣٣ ــ س ٢٤، قوله: «أو لعدم وجوده الإدراكي...» كالواجب تعالى.

ص ٣٣ ـ س ٢٨، قولـــه: «سـن علاقــة ذاتية بينهما...» من العليَّة والقابلية و نحوهما؛ و سيأتي في آخر الفصل الخامس من الباب الثاني من كتاب النفس تحقيق عمـيق وانـيق مناسـب للمقام. واغتنم هيهنا بيان المصنّف فيالعلم الحصول والعلم الحضوري على مبنى الحكمة المتعالية، و في أن العلم ضرب من الوجود بل عينه.

ص ٣٤ ــ س ٢. قولــه: «ولا الهيولي عالمة بها» قالوا لأنها ليست عالمة بذاتها فضلاً بغيرها فتدبر.

ص ٣٣ ـ س ۶، قولــــه: «إلا بوسيلة انوار علميّة» الأنوار العلمية هي ارباب

الأنواع. وتلك الأنوار متصلة بها أى بالأجسام الطبيعيَّة.

ص ۳۴ ـ س ۲۰، قولـــه: «الى مــا فىالوجــه الثانى من الخلل» وهو كونها ذا ملابس.

ص ٣٣ ــ س ٢٧، قوله: «قولهم أن كل صورة...» قولهم منصوب مفعول لقوله استنتجوا

ص ٣٣ ــ س ٣٦. قوله: لكانت ذاته من حيث هي هي مصداقاً...» ولكان من تعقّلها لعقل كونها عالماً بنفسها.

ص ٣٣ ـ س ٣٢، قوله: «من أمر آخر» أى معنى آخر غير نفس ذاته يكون ذلك الشيء بحسبه اى بحسب أمر آخر مصداقا لعالميته \_الضمير راجع الى الشيء وكذلك ضمير معلوميته فكيف يكون علم الجرد بذاته عين ذاته.

ص ٣٣ ـ س ٣٣، قولسه: «لا أنه لو فرض له ماهية...» ضمير له راجع الى الجسرد، أى لا أنه لمو فرض للمجرد ماهية كليّة كان معنى تلك الماهية عين معنى العلم حتى يقال هذه الماهية غير تلك الماهية فذات الجرد بذاته الح.

ص ۳۵ ـ س ۱، قولـــه: «لايستدعى تغاير جهات الصدق...» اى لا يستدعى تعدّد المصداق.

ص ٣٥ ــ س ٥٥ قولــه: «بعــد مــا مرّ...» اى ما مرّ من أن العلم وجوده عين وجــود الجــرَدات. و قولــه: «لايكن أن يحصل لغيره» اى لايكن أن يحصل لغيره حصولاً علمياً مطلقا.

ص ٣٥ ـ س ٧٠ قوله: «هنو نفس ذلك المبرهن» ضمير هو راجع الى شىء آخس، أى ذلك الشيء الآخر هو نفس ذلك المبرهن او عقله فيكون في هذا النحو من الوجود حاصلاً له أى للمبرهن لا حاصلاً لذاته أى لذات الجرد فتكون هذه الصورة معقولة أى للمبرهن لامعقولة لذاتها أى لنفسها لما ثبت الخ.

ص ٣٥ ــ س ٩، قولــــه: «فعلى هذا لايلزم...» اى فعلى هذا لايلزم من كون وجمود المجسردات القائمـــه بأنفسها عين معقوليتها لذواتها أن يكون وجودها القائم بغيرها عدين معقوليستها لذاتها حسق يقسول المسترض وليس كذلك بل هو عين معقوليتها لذلك الغير فلم يلزم أن من عقل ذاتها أى ذات المجردات القائمة بأنفسها عقلها عاقلة لذاتها.

ص ٣٥ ـ س ١۴، قولـه: «والمتأثّر هي من حيث...» أى المتأثر هو النفس من حيث مالها من استعداد قبول العلاج.

ص ٣٥ ــ ٢٠، قولـــه: «يعـنى المُـريض الممنّو بالآفة...» أى المريض المبتلى بالآفة.

ص ٣٥ ــ ٢٩. قوله: «بمجرده يقتضى ذلك...» و فى الطبع الرحلي: «لايقتضى ذلك» ولكن كلمة لا زائدة والصواب يقتضى ذلك.

ص ٣5 ــ س ٢5. قولـــه: «وهــو المسمّى بالإثى بالاعتبار الأول...» الاعتبار الأوّل هو قوله: وحصول المعلول برهان قاطع على علّةٍ مًا.

ص ٣٧ - س ٢١، قوله: ﴿إِما أَن يقول: بثبوت المعدومات...» اسناد القول بثبوت المعدومات إلى مشائع اهرالعرفان ليس بصواب، والاعيان الثابتة في اصطلاح العرفان هي السحور العلمية، والصور العلمية هي عينالذات عندهم كما يقول به أهل المحكمة المتعالمية، وليست الثابتة واسطة بين الوجود والعدم بل الثابتة في اصطلاح العارفين بالله هوالوصف المميز للأعيان بعدي، أو صور خارجية أي ما خرجت من العلم الى العين و صارت مجمولة، و العلم الى العين و صارت مجمولة، و لفظة النابخة هي أمارة على أن المراد من الأعيان الصور العلمية، كما أن لفظة الخارجة أمارة على أن المراد من الأعيان الصور العلمية، كما أن لفظة الخارجة أمارة على غلى هوالصور العلمية، أوالصور المخارجة المجملولة، و شواهدنا على موضوع البحث هل هوالصور العلمية، أوالصور المخارجة المجملولة، و شواهدنا على شرح على ذلك كثيرة جداً؛ و إن شئت فراجع في البحث عن المقام تعليقاتنا على شرح على ذلك كثيرة جداً؛ و إن شئت فراجع في البحث عن المقام تعليقاتنا على شرح على ذلك كثيرة جداً؛ و إن شئت فراجع في البحث عن المقام تعليقاتنا على شرح

ص ۳۷ ـ س ۳۲، قولـــه: «و سا يجسرى مجراه...» يعنى بما يجرى مجراه القول بالحال. ص ٣٨ - س ١، قوله: «وجودالشمس في رابعة النهار» اعلم أنّ الشمس في سطح دائرة منطقة البروج دائماً و لا تزول عنها فلا تكون لها عرض على اصطلاح علم الهيئة أبداً لأنّ عرض الكواكب أقصر قوس من دائرة العرض بين الكوكب و بين دائرة منطقة البروج من الدوائر العظام فلاجرم تقاطع دائرة الأفق المقيقي و هي من العظام أيضاً على التناصف، كما أن دائرة نصف النهار عظيمة أيضاً تقاطع منطقة البروج على التناصف، فإذا بلغت الشمس دائرة نصف نهار أفق كانت غاية ارتفاعها، و كانت القوس التي من منطقة البروج بيناه و بين نقطة تقاطع منطقة البروج و دائرة الأفق ربع دوراًى كانت تسعين درجة أي ثلاثة بروج فالشمس في رابعة النهار أي في أول القوس التي أوفي اول الدرجة المتي هي اول البروج؛ فالشمس اذا كانت في رابعة النهار كانت غاية ارتفاعها من الأفق في كلّ البروج؛ فالشمس اذا كانت في رابعة النهار كانت غاية ارتفاعها من الأفق في كلّ يصوم مين ايّام المئنة وهي في غاية الظهور؛ و نظير رابعة النهار رابعة الليل ولكن يوم مين ايّام المئنة وهي في غاية الظهور؛ و نظير رابعة النهار رابعة الليل ولكن لا يضرب بها المثل في غاية الخفاء.

ص ٣٨ ـ س ٢، قول ـ ه تُبُوالمقل ... » النبو كالفدو بمعنى البعد. و في أساس السلاغة للزمخشرى تبا السيف عن الضريبة تبوّة و تبُواً، وسيف ناب، ولكل صارم نبوة، و منا أنبى سيفك ؟: ما جعله نابيا؛ أى مع أن ظواهر أقواهم أجسب النظر الجليل ليست في السخافة و البطلان و بُعد العقل عنها بأقل من كلام المعتزلة فيهما أى في السخافة والبطلان.

ص ٣٨ ـ س٣٠ قوله: «ولا عين لها موجودة» اى موجودة في الخارج. و قوله: 
«وقال في الفصوص: إن العلم تابع لملمعلوم...» قاله في الفص الابراهيمي من 
فصوص الحكم: «فمشيّته أحدية التعلق وهي نسبة تابعة للعلم والعلم نسبة تابعة 
للمعلوم والمعلوم انت و أحوالك، فليس للعلم أثر في المعلوم، بل للمعلوم اثر في 
المالم فيعطيه من نفسه ما هو عليه في عينه...» ص ٥٣٨ من ج ١ من شرح 
القيصري عليه بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه ـ . وقوله: «ظهر بتلك الصورة...» أي

حكمة المتعالية والمجلد الخامس ظهـر بــتلك الصــورة الإيمانــية في حــال وجــوده الخــارجي. وقولــه: «وهواعلم

بالمهتدين» أي اعلم بالمهتدين في رتبة الثبوت العلمي.

ص ٣٨ ـ س ٣١، قولـه: «فصل في حال ما ذهب اليه الأفلاطونيون... الخ» اقــول: قــد صنّفنا بتأييدالله سبحانه و تسديده و توفيقه رسالتين كريمتين احديهما فيالمــثل العقلــية واخريهما فيالمثال كلِّ واحدة منهما في عدة قصول، وقد طبعتامعاً في مجلَّد واحد و حرَّرنا مسائلهما في تلك الفصول أتم تحرير وتحقيق. والله سبحانه فتّاح القلوب و منّاح الغيوب.

ص ٣٩ ــ س ٧. قولـــه: «فصــل في حال القول بارتسام صورالأشياء في ذاته تعالى...» قد اشرنا في تعليقاتنا على شرح الحكمة المنظومة للمتألَّه السبزواري إلى حقائق لطبقة و دقائق منيفة في المقام فراجع (ج ٣ ـ ص ٥٥٨ ـ ٤١٢).

ص ٣٩ ـ س ٢٢. قولــه: «و تلـك هــي كــلمات الله التامّات...» و في نسخة مصحّحة: «وتلك المعقولات هي كلمات الله التامّات» و في نسخة أخرى: «وتلك الصمور هـــى كــلمات الله التامّات» و في نسخة أخرى: «وتلك الصور العقلية هي كلمات الله التامات».

ص ٣٩ ــ س ٢٨. قوله: «أوصفته» تلك الصورة هي الصورة الموجبة فتدبّر.

ص ٤٠ ـ س ١١، قولد: «إن خلاصة ما ذكره الشيخ في الهيات الشفاء...» راجـــع الفصــل الســـادس مــن المقالة الثامئة من إلهيات الشفاء في أنه تام بل فوق التمام و خیر، و مفید کل شیء بعده. وأنه حق، وانه عقل محض، ویعقل کل شیء و كيف ذلك و كيف يعلم ذاته. و أنه كيف يعلم الكليَّات، و كيف يعلم الجزئيات. و عــلـى أى وجـه لايجوز أن يقال يدركها (ص ٣٨٠ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا

ص ٤٠ ـ س ١٢، قولمه: «وإما عارض لها أن يعقل الأشياء...» ولا يخفى علىيك أن تعقــل الأشــياء إذا كــان عارضــأ لذات الواجب كان كلّ عرضي معلّلاً فلایکون ذات الواجب عالماً بالذات بل بالعرض و قد سبق أن کل مایعرض له أمر أى صفة من خارج فلابدقيه من قوة انفعالية فيلزم فيه التركيب ولزم أن يكون ذات الواجب غير عالم بالذات بل بالعرض و كل عرضي معلَّل تعالى شأنه عن ذلك.

ص ۴۰ ـ س ۱۶. قولــه: «ویکـون فـیه معنی ما بالقوَّة» و ذلك لمكان قبوله لذلك الشيء.

ص ٤٠ ــ س ١٩. قوله: «أو بما يطابقها» أى صورتها الكليَّة.

ص ٩٠ ـ س ٣٢. قوله: «كالعقل المتغيّر» والصور العقلية المتجدّدة وذلك مثال لشـبه الإحسـاس و التخـيّل فى مقـام الـتجدّد. وقوله: «بلا وسط نقص» كوجود الماديّات. وقوله: «كذلك اثبات كثير من التعفّلات» كتعقلات المتجدّدة نقص.

ص ۴۰ ـ س ۲۷. قولمه: «فالأول تصالى يصلم الأسباب...» ولكن لابوجه المتقدّم والمتأخر في الحضرة العلميّة هذا تقدّم عقلى اى يحكم العقل في الوجود والرتبة على المعاليل: و مطابقات الأسباب هي مسبباتها.

ص ۴۰ ــ س ۲۹، قولــه: «ومنه يعقل ما بعده...» فعقله لذاته علَّة عقله ما بعد ذاته، فعقله ما بعد ذاته معلول عقله لذاته أي فهو معلول ذاته و مؤخر عن ذاته.

ص ۴۰ ـ س ۳۰، قولـ ه: «لا النفسانية» أى لا المعقـ ولات النفسانيّة الـ تى تحصل للنفس بترتيب المقدمات من الصغرى و الكبرى من القياس المنطقي.

ص ۴٠ ـ س ٣٣، قولـه: «كاللوازم التى تلحقه» أى تلحق ذات الأول. وقوله: «أو يكـون لها وجود مفارق لذاته» يعنى به المثل الأفلاطونية كما سيصرّع بها فى ذيل كلامه هذا.

ص ۴۱ ـ س ۱، قولـه: «ما المعقول منه أن الأول مبدءله بلاواسطة» ضمير له راجع إلى ما؛ وكذلك قوله فى الجملة التالية: «وما المعقول منه أنه مبدءله بتوسط» ضمير له راجع إلى ما.

ص ٢٩ ـ س ٣، قولسه: «و اذا كانت تلك الأشبياء...» أى إذا كانت تلك الأشبياء المرتسمة في ذلك الشيء من العقل أوالنفس من المعلولات الأول فتدخل

تلـك الأشـياء فى جملة ما أى فى جملة المعقولات و محلّها مطلقا الأول تعالى يعفل ذاتـه تعالى مبدءله ـ و ضمير له راجع الى ما فى جملة ما \_ اى المعقولات و محلّها مطلقا. و قوله: «لأنه يحتاج...» أى لأنه يحتاج أن يعقل ذلك المعقول فى عقل آخر و هكذا.

ص ٢٩ ــ س ١١، قولـــه: «وهو يعقل ذاته...» اى يعقل ذاته الأشرف الأعلى التى هى مبدء لفيضان كل معقول الخ.

ص ٩١ ـ س ١٣. قول ه: «وكل ما يستقيم فيه...» كلمة كل مبتده مضاف إلى ما، وقوله الآتى بعد سطر: «فهى مشتركة بين اثبات...» خبر له. وقوله: «بستنتج منها كون الأول...» فعل يستنتج مجهول، وكون الأول ناثب فاعل له. وقوله: «وبين اثبات الصور الموجودة عنده» أى عندالشيخ. وقوله: «و ان حيثية كونها معقولة له تمالى...» أى معقولة له عملى على التفصيل بعينها حيثية صدورها عنه بلا اختلاف جهة وانها ليست مما عقلت مفصلة فوجدت الخ.

ص ٣٦ ــ س ٢٥. قولـــه: «أن يجعل المعلوم تبعاً للعلم...» أى للعلم الذى هو عين النور ضرورة أن الظاهر فى ظهوره تابع للظهور والنور.

ص ۴۱ ــ س ۲۷، قولــه: «ان ذاته محل لأعراض كثيرة» اى المرتسمة فى ذاته كــــا هـــو مذهب بعضهم. وقوله: «ليظن الجـاهـل أن فيه معنىً» التنوين للتفخيم أى معنى عالياً رفيعاً.

ص ۴۲ ــ س ٣. قوله: «الصادرة عنه» الضمير راجع الى العقل الفعّال؛ و «من جهة الفاعلية» متعلق بالحصول.

ص ۴۲ ــ س ۵، فاللازم غير محذور...» اللازم مطلق الاتصاف، و والمحذور هو لــزوم الانفعــال مــن الاتصاف بالصور. قوله: «وقال فيه أيضاً» أى و قال الشيخ شهاب الدين فيالمشرع السابع من إلهيّات كتابه المسّمى بالمطارحات أيضاً: و إن لم

يكن تعقُّله تعالى الخ.

ص ۴7 ـ س ٩، قولــه: «لميس يقتضسى أن يكون له لازم متحقق قبل العلم به...» على أن الكلام في العلم قبل الايجاد.

ص ٣٢ ــ س ١٥، قولـه: هوإما أن يقال إن حصول الصور في ذاته متقدمة...» اى لامتأخرة عنه كما احتمل أولاً.

ص ۲۲ ــ س ۲۳. قولـــه: «يصــع أن يكون سلب المادة...» أى سلب المادة و حيثيّة التجرّد.

ص ۴۲ ـ س ۲۶، قوله: «نيابة عنهم...» أي نيابة عن المشائين.

ص ۴۲ ــ س ۲۷. قولـــه: «فی کــلّ ما يتأخر عنه شیء» أی فی کل ما يتأخر عنه شیء فی ائصافه بذلك الشيء.

ص ۴۲ ـ س ۲۹، قوله: «ليلزم عليه الامكان اللذاتي...» أى ليلزم عليه الامكان الذاتي على الأول، أو القوة الاستعدادية على التاني.

ص ۴۲ ــ س ۳۱، قولمــه: مع ذات الأول...» أى إذا كانت الصورة الأولى مع ذات الأول تعمالى علمة لحصول اللازم المبائن الخ. و كذلك قوله: «فيلزم أن يكون الأول...» أى فيلزم أن يكون الأول تعالى باعتبار صورة واحدة الخ.

ص ۴۲ ــ س ۳۵، قولـــه: «فــاإذن كلّ ما سوى الأول...» أى فكما أن ذواتها ذات جهات كذلك صورها.

ص ٣٣ ـ س ١، قوله: «ثم قال ثم يكون الواجب...» اى ثم قال الشيخ شهاب الدين.

ص ۴۳ ـ س ۲۰، قولـــه: «ثم قـــال و في الجملــة...» اى قـــال شــيخ اتــباع المستشرقين الشيخ شهابالدين السهروردي.

ص ۴۳ ــ س ۳۷، قولـــه: «كــتعدد قــوّتى الحس...» مثال للقوى النفسانية. و قوله: «و كتعدّد قوّتى الرطوية و اليبوسة...» مثال للقوى الطبيعيّة

ص ٤٣ ـ س ٣٤، قوله: «المحقق الطوسي \_ ره \_ في شرح الإشارات...»

ص 47 ـ س 77 قوله: «و من القادحين المصريّن في الانكار لهذه الصور بعده المحقى الطوسى في شرح الإشارات...» راجع شرحه على الفصل السابع عشر من النسط السابع من الإشارات للشيخ الرئيس حيث قال الشيخ: «وهم وتنبيه: ولملك تقول إن كانت المعقولات لاتتّحد بالعاقل و لا بعضها مع بعض...» وقال المعقق الشارح بعد شرح المتن: «ولولا إني اشترطت على نفسى في صدر هذه المقالات أن لا أتعرض لذكر ما أعتمده فيما أجده مخالفاً لما أعتقده لبيّنت وجه التفصى من أن لا أشرض لذكر ما أعتمده فيما أكن الشرط أملك، ومع ذلك فلا أجد من نفسى رخصة أن لا أشير في هذا الموضع إلى شيء من ذلك أصلاً فأشرت إليه إشارة خفيفة يلوح الحقّ منها لمن هو ميسر لذلك، أقول: الخ فراجع.

ص ۴۴ ـ س ۱۳ قوله: «و القدماء القائلون...» القدماء مبتدء، و قوله الآتى بعد ســطر: «انمــا ارتكــبوا...» خبر لــه. و قوله: بقيام الصور المعقولة...» يعنى بالصور المُثل. قوله: «والمشائون القائلون...» يعنى طائفة منهم كفر فوريوس و أتباعه.

ص ۴۴ ـ س ٧، قولسه: «اشعرف من ذاته...» أى فيكون المستفيد أشرف من ذاتمه العارية عن ذلك العارض و أنور وافضل، و إن ارادبه أى بالقبول غير ذلك فعلميه اشباته بالحجة حتى ينظر فيه فإن لزومه أى لزوم غير ذلك غير بيّن و لا مبيّن.

ص ۴۴ ـ س ٩. قوله: «ولا أن تكون تلك...» أى ولا أن تكون تلك الصفات و العوارض توجد فيه عن ذاته أى عن ذات تلك العوارض فيكون إذن قابلاً كما أنـ فاعل. و قوله: «فأنه حينئذ لاتكون ذاته موصوفة بتلك الصفات» و في بعض النسخ «موضوعة لتلك الصفات».

ص ۴۴ ــ س ۱۲، قولــــه: «وانمـــا وجــد فــيه...» اى وانما وجد فيه لأنها عنه اندراج اللوازم لوكان يجوز ذلك فيالجـــم.

ص ۴۴ ـ س ۲۷. قوله: «لكن لايتّصف بها» أى لكن لايتأثر عنها.

ص ۴۵ ــ س ١، قولــــه: «هـــو وجود هذه الأشياء عنه» أى نفس تعقَّله لذاته

هو منشأ وجود هذه الأشياء عنه.

ص ۴۵ ـ س ۴، قولـــه: «بــل اضافة معقولة...» أى بل إضافة صورة معقولة مجردة اضافة محضة عقلية بلازيادة و هوأنه يعقلها فحسب.

ص 40 ـ س ٥، قولسه: «كيف بالغ في الردّ و الإنكار على ما ينسب الى فرفوريوس... » ناظر الى كلام الشيخ في الفصل السادس من المقالة الخامسة من الفن السادس من طبيعيات الشفاء (ج ١ ـ ص ٣٥٨ بتصحيحنا و تحقيقنا) حيث قال: و ما يقال من أن ذات النفس تصير هي المعقولات فهو من جملة ما يستحيل عندى فاني لست أفهم قولهم إن شيئاً يصير شيئاً آخر، ولا أعقل أن ذلك كيف يكون؟!

ثم بسالغ الشيخ في الفصل السابع من النمط السابع من الإشارات باتحاد العاقل بالصورة الموجودة فيه عند تعقّله إياها \_ إلى أن قال في الفصل العاشر من النمط المذكور: «وكان لهم رجل يعرف بفرفوريوس عمل في العقل والمعقولات كتاباً يتني علميه المشاءون و هو حشف كلّم وهم يعلمون من انفسهم أنهم لايفهمونه و لافرفوريوس نفسه؛ و قد ناقضه من أهل زمانه رجل و ناقض هو ذلك المناقض بما هو أسقط من الأول». راجع شرح المحقق نصيرالدين الطوسي عليه بتصحيحنا و تحقيقنا عليه.

ثم إن كتابـنا الفارســـى الموســوم بـ «دروس اتحاد عاقل بمعقول» يمحوى ثلاثاً و عشــرين درســاً فى مباحــث اتحــاد العاقل بمعقوله. و عليك بالرجوع اليه فإن كلّ الصــيد فى جوف الفرأ؛ ولمعرى جدير أن يقال فى حقه «كلاً إنّ كتاب الأبرار لفى علّيين و ما أدريك ما علّيون كتاب مرقوم يشهده المقربون».

ص ۴۵ ــ س ۱۴، قوله: «بُقياس» أي ببرهان.

ص ۴۵ ـ س ۲۷، قولــه: «مع مغاير تهالـه» اى مع مغايرة الصور للذَّات فهوماً.

وقولـه: «لتقدمت عليها صورة أخرى» أى لتقدّمت على صورة المعلول الأول

صورة أخرى الخ. وقوله: «وهكذا يلزم مع خلاف الفرض التسلسل...» اى على أن صدور كل معلول عنه تعالى مسبوق بالعلم به فتدبّر.

ص ۴۶ ــ س ۲، قوله: «وجود هذه اللوازم...» أي وجود الصور المعقولة.

ص ۴۶ ــ س ٣. قولـــه: «يجب أن يتقدم وجودها ايضا عقليته لها…» عقليته مرفوع فاعل ليتقدّم، و وجودها منصوب مفعول.

ص ۴۶ ــ س ۱۴، قولــــه: «و ذلـك العــالم أشرف · · · » أى و ذلك العالم الأمر أشىرف بالمتقدّم وأنسمب بالوجود فكذلك نقول الصور الإلهية أى الصور العلمية لكونها من الخ.

ص ۴۶ ــ س ۱۷، قولـــه: «حيـت نقل في ...» أي حيث نقل العلاّمة الخفري في بعـض مؤلَّفاتــه كلام انكسيمانس الملطى المتقدِّم على أفلاطون من أنه قال إن كــل مُبْدَع ظهرت صورته أي وجوده في الإبداع فقد كانت صورته في علم مُبدعه الأول والصمور عسنده غسير متناهسية لعدم تناهى تجلّياته و إلاّ لزم تناهى ذاته و كمالاته.

ص ۴۶ ـ س ۲۰. قولسه: «واعترض عليه...» اى واعترض العلامة الخفرى عملى انكسمانس الملطمي. و قوامه: «من كونه...» أي من كون الفيضان بالعلم المتقدّم أولا. وقوله: «هذا قول بأن الله تعالى أبدع أشياء لايعلمها» أي أبدع صوراً علمية لايعلمها. وقوله: «كالكلام في اصل الصور» اي في اصل الصورالأولى.

ص ۴۶ ـ س ۲۵. قوله: «لكونه تابعاً...» اى لكون علم واجب الوجود تابعاً

ص 45 ـ س ٢٧، قولــه: «أن هذاالعلم عندهم...» أي العلم المقدم الذي هو عــين الــذات عندهم أى عند المشائين مستلزم لفيضان الصور العقلية التي هي من لــوازم ذاته و هو اى و ذلك العلم غير كاف فى ايجاد الأشياء المباينة الذوات لذات المبدع تعالى الخ.

ص ۴۶ ـ س ۳۰، قولـــه: «عين ايجاده لها» أي عين ايجاده تعالى لتلك الصور

ص ۴۶ ـ س ۳۵، قوله: «أوعلى توهم المنافاة ...» أى على توهم المنافاة بين الجوهر الذهبئي بالحمل الشايع، والترديد أغا يستقيم ويفيد في المنفصلة أو مانعة الجمع و قوله ذلك ليس شيئاً منهما لاجتماع الجوهر والعرض في المقام غايته بالاعتبارين.

ص ۴۷ ــ س ۶، قولـــه: «وإن كــان وجودهــا...» أى و إن كــان وجــود الحنارجــيات المنفصلة غير وجود هذه الصور اذالعلم بالخنارجيات عندهم ليس إلاّ بصور أخرى وجودها أى وجود تلك الصور الأخرى وجود علمى ادراكى.

ص ٣٧ ــ س ١٥، قوله: «فهو لذلك يعقل الأشياء...» أى فالأول تعالى لذلك المسيط يعقل الأشياء دفعة واحدة أى فى مرتبة واحدة من غير أن يتكثر بها فى جوهره

ص ۴٧ ـ س ٢٢، قوله: «ولا في كونها قائمة بذاته...» بمعنى مطلق الاتصاف. ص ٣٧ ـ س ٣٠، قول...ه: «عسلى اختلاف الاصطلاحين» وإلا فالمقصود من العبارتين واحد.

ص ۴۷ ـ س ۳۹، قوله: «بجب أن لاتكون أعراضاً...» لأن تلك الصور حيشيات صدور جميع الموجودات عندالمسائين حتى المفارقات فكيف تكون أعراضاً على ما تقرّر في محلّه من قاعدة الامكان الأشرف. وقوله: «بل جواهر عقلية خارجية» أي مجردة. وقوله: «فاذن بطل القول بارتسام...» أي القول الظاهر في كونها أعراضاً.

ص ٤٧ \_ س ٣٣، قوله: «مع قيام البرهان على ذلك» أى على عدم انفصالها.

ص ۴۷ ـ س ۳۴، قولــه: «بمعنى الكلــيّات الطبيعيّة» والكلام ليس في ذلك. وقولسه: «ولا المـراد مـنه العلم يوجه من وجوهها» وإلاّ لم يختصُّ به العلم بالعلَّة بالعلم بالمعلول أيضاً يحصل منه العلم بالوجه.

ص ۴۸ ـ س ۲، قوله: «وليس هي إلا نحو خاص...» اي وليست تلك الخصوصية التي تكون العلَّة بها علَّة إلاَّ نحو خاصٌ من الوجود الخ.

ص ۴۸ ــ س ۵. قولسه: «الــذى هو عين ذاته» و في نسخة: «الذي هو نفس

ص ۴۸ ـ س ۷، قولسه: «السذى علمسته في بساب العقسل و المعقسول...» و سيشيراليه في الفصل التالي الآتي أيضاً.

ص ۴۸ ــ س ۱۵، قولسه: «والقنذُّ بــالقذَّ» القذُّ ريش السهم، أوسهم ألصق به الريش، ولا يخفى المناسبة.

ص ۴۸ ـ س ۲۲، قولـــه: «فيه جهتان بحسبالاعتبار» الجهتان هما وجوده و ماهيته.

ص ۴۸ ـ س ۲۸، قولسه: «وجمودات بسيطة متفاوتة» اي متفاوتة بالشدَّة و الضعف، لا يعتريها إمكان أي إمكان ذاتي.

ص ۴۸ ـ س ۳۳، قولسه: «انمها القديم هموالله سميحانه و قضاؤه» قضاؤه هوالعقول.

ص ۴۸ ـ س ۳۵، قولـــه: «لعـلّ كـلاّ مـن الارسـطاطاليين...» أي كلاّ من الارسـطاطاليين القــائلين بــأن مناط علم البارى هوارتسام الصور، والافلاطونيّين بأن مناط علمه تعالى هوالمثل فتدبّر.

ص ٤٩ ــ س ١. قولـــه:«وكون متعلقاتها...» أى الوجودات العينيّة التي تلك الصور جهة صدورها.

ص ٤٩ ــ س ٣. قوله: «وكلّ ما هو من الموجودات...» الواو حاليّة.

ص ٥٠ ـ س ٢. قولـــه: «والتلجــلج والتمجمج فى الكلام» التُّلَجْلُج التردّد فى

الكلام، والتَّمَجُمُّج التوقَّف في الكلام. وقوله: «صورة علمية لأشياء خبر ليكون في قوله: «كيف يكون شيء واحد...

ص ٥٠ ـ س ١١، قولـه: «على أن قياس العلَّة على أن قياس العلَّة...» حيث قال: وكما أنَّ الصورة التي بها يتميّز الشيء...».

ص ۵۰ ـ س ۱۵. قولـــه: «وإن فرضنا أنه لم يتميّز بعضها...» اى كما قلت و ادعيّت.

ص ٥٠ ـ س ٣١. قولـه: «وحين أورد عليهم...» أى حين أورد الفخر الرازى عليهم الخ؛ و قوله: «أجابوا بأن لصاحبه...» أى أجاب المجيب عن طرف الشيخ. ص ٥٠ ـ س ٣٥. قوله: «بنحو آخر» أى مفصّلاً

ص ۵۱ ـ س ۱۰. قوله: «بالإجمال و التفصيل هاهنا» أي في الحدّ والمحدود.

ص ٥١ ـ س ١٣، قوله: «سابقا على ايجاده عن علمه...» أى ناشئاً ذلك العلم التفصيلي عن علمه ينفس ما هو الخ.

ص ٥١ ـ س ١٤، قولـــه: «باكـــثر الأشــياء» احتراز عن علمه تعالى بالمعلول الأول.

ص ۵۱ ــ س ۱۸. قولــه: «بأن توقّف العلم التفصيلي...» أى العقل الثانى الذى هو أمر مبائن لذاته لشى. أى عقل ثالث على شى آخر أى العقل الأول.

ص ۵۱ ـ س ۲۳. قولــه: «وكمــا فى طــريقة بعــض التمكلمين...» اى بعض المتكــلمين القــائلين بصــفات زائــدة مترتبة كالعلم على الحياة والقدرة على العلم وهكذا. وقوله: «من متأخرى الحكماء» أى ثاليس الملطى.

ص ۵۱ ــ س ۲۶، قولـــه: «فكيف يمكن أن يكون هوهو» اى فكيف يمكن أن يكون العقل هو علمه تعالى.

ص ۵۱ ــ س ۲۸. قولـــه: «ويرد عليه أيضاً...» أى يرد على من يقول بعض عــلمه قــديم و بعض علمه حادث أن وجود العقل مسبوق بعلم الحق به لأن مالا يعلم لايمكن ايجاده وإعطاء الوجود له فالعلم بوجودالعقل حاصل قبل وجوده أى قسبل وجودالعقــل فهــو غــيره أى فوجود العقل غيرالعلم به لامحالة. وماهيته أى وماهية وجود العقل مغايرة لحقيقة العلم بالضرورة.

ص ٥١ ـ س ٣٥. قوله: «وليست عبارة عن...» أى ليست العناية الإلهية عبارة عن حضورالعقل عنده الخ.

ص ۵۲ ـ س ۲ قولسه: «والحق أن من أنصف من نفسه...» ناظر الى عبارة الملاّمة القيصرى في آخر الفصل الثاني من فصول مقدمته على شرحه على فصوص الحكم للشيخ الاكبر محيى الدين حيث قال: «والحق أن كلَّ من أنصف يعلم من نفسه أن المذى أبدع الأشياء وأوجدها من العدم إلى الوجود الخ. (ص ۱۷ من الطبع للحجرى، و ص ۷۷ من الجلّد الأول من المطبوع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۵۲ ـ س ۱۰. قولـــه: «لإشــراقه علــيها...» أى لإشــراقه و تجلّيه عليها. وقولــه: «لإشـراقه عليها...» أى لإشـراقه و تجلّيه إمّا بذواتها ــ هذا تقسيم للظهور؛ وقولــه: «أو بمتملّقاتها التى...» كالحمالً للقوى الظاهرة والباطنة للانـــان و غيره.

ص ۵۲ ـ س ۱۳. قول ه: «إذ علمه يرجع الى بصره...» أى عالم بالأشياء لأنه بصير بها لا أنه بصير بالأشياء لأنه عالم بها.

ص ۵۲ ـ س ۱۹، قوله: «وكل صورة...» الوا و للحال، أى والحال كل صورة ترتسم فى ذات النفس فهى كلّية وإن تخصصت الف تخصيص فان ذلك أى التخصيص لايخرجها عن العموم.

ص ۵۲ ــ س ۳۱، قوله: «ولما فيه في الغاية» أي من الجودة والكمال.

ص ۵۳ ــ س ۱، قولـه: «ولوكانت هي ايضاً...» ضمير هي راجعة الى السماء والكواكب.

ص ۵۳ ــ س ۴. قولــــه: «فلاجــرم يعــلم ذاتــه...» خبر لقولــه: فالثور الجرّد الواجبي.

ص ٥٣ ــ س ۶. قولـــه: «أنَّ كل ما هو كمال مطلق للموجود...» أى أعمَّ من الامكان أوالوجوب بالفير. ص ۵۳ ــ س ٩. قولــــه: «قال و تمّا يدل على أن هذا القدر كاف...» أى قال الشيخ شهابالدين.

ص ٥٣ ـ س ١١، قولــه: «فيقع به...» أى فيقع بمجرّد مقابلة المستنير للعنصر الباصر اضافة اشراقية للنفس اليه الج.

ص ۵۳ ـ س ۱۳، قوله: «فأن العلامة الطوسى شارح كتاب الاشارات...» راجع شرح المحقق العلامة الطوسى على الفص السابع عشر من النمط السابع من اشارات الشيخ الرئيس بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليفاتنا عليه حيث يقول الشيخ: «وهم وتنبيه: ولعلك تقول إن كانت المعقولات لاتتحد بالعاقل ولا بعضها مع بعض لما ذكرت، ثم قد سلمت أن واجب الوجود يعقل كل شيء فليس واحداً حقاً بل هناك كثرة، فنقول: الخ فراجع.

ص ۵۳ ـ س ۱۵، قول ... «إلى صورة غير ذاته التي هو بها هو» ضمير بها راجع الى صورة. وقول ... «صورة غير ذلك الصادر التي بها هوهو» ضمير بها راجع الى صورة و ضمير هو راجع إلى الصادر في جملة في قوله «غير صورة ذلك الصادر. وقول .. «بصورة تتصورها ...» أى تتصورها من الخارج، أو تستحضرها اى من خزائن علمك بعد ما تصورتها أولاً، فهى صادرة عنك لا بانفرادك مطلقا بل بشاركة من غيرك وهوالعقل الفقال لأنه مخرج النفوس من القوة إلى الفعل. وقوله: «بل محليتك لها» اى محليتك للصورة المعقولة.

ص ٥٣ ــ س ٢٢، قوله: «اذ عقله لذاته علَّة...» لأنَّ العلم بالعلَّة مستلزم للعلم بملولها.

ص ۵۳ ـ س ۲۸، قوله: «قال اذا تحققت...» أى قال العلاَمة الطوسى شارح كتاب الاشارات.

ص ٥٣ ـ س ٢٩، قولــه: «وهي التي...» اى طريقة الشيخ الإشراقي هي التي ارتضاها الخ.

ص ۵۳ ــ س ۳۳. قوله: «كثرة وافرة...» أى كثرة وافرة من اشراقات كلّ على

حكمةالمتعالية ــ المجلَّد الخامس

الآخــر و تعاكســها. و قولــــه: «وهيئات عقلية» و هى الإشراقات، وقوله: «تابع لنظام ذلك العالم» اى ذلك العالم العقلى.

ص ۵۴ ــ س ٣. قولــه: «فيسمّى بالجهل» وعلى تقدير كونه إضافة فلا جهل بهذا المعنى أى المركّب بل يتحقّق الجهل البسيط و هو عدم هذه الإضافة رأساً.

ص ٥٤ ـ س أ ١١، قولسه: «باعتبار ما يكون معلوماً بالذّات...» والأجسام الماديّة ليست معلومة بالذات عندالقائلين بالصّور ليرد عليهم الابراد بخلافها عند الشيخ الإشراقي فافهم. قوله: «فإنّ هذا القيد معتبر في التقسيمات كليّاً» اى القيد بالذات.

ص ۵۴ ــ س ۱۳. قولـــه: «صورة ادراكية ذات حياة وتعقل» المراد بها ارباب الأنــواع. قولـــه: «ولــتلك الصورة ايضاً صورة عقلية...» وهى العين التابت. قوله: «فانــه نافع جداً» أى نافع جداً في اثبات المثل الأفلاطونية كما حرّرناها اتم تحرير في رسالتنا المطبوعة فيالمثل الإلهيّة.

ص ۵۴ ــ س ۲۰. قولـه: «نسبتها إلى النفس...» أى نسبتها إلى النفس بالقيام الاتصــالى والموجودية بتبعيّة وجودها كنسبة الصورالعقلية الخ. قوله: «والتى هناك من الصور...» الوا و للحال.

ص ۵۴ ــ س ۲۶، قولــه: «واللازم باطل» اللازم هو عدم علمه تعالى شيئاً ثمّاً سواه في مرتبة ذاته.

ص ۵۴ ــ س ۳۱، قوله: «من حيث التعيّن والتقيّد...» اى التقيّد بالحدود.

ص ۵۴ ـ س ۳۲، قولــه: «ونفس الأمر عندالتحقيق...» كلام المصنف مأخوذ عن العلاّمة القيصرى في التنبيه الآخر من الفصل الثاني من فصول مدخل شرحه على فصوص الحكم فقال في أثناء التنبيه: «فنفس الأمر عبارة عن العلم الذاتي الحاوى لصور الأشياء (بنحو البساطة الإطلاقية) كلّها كلّها و جزئيها صغيرها و كبيرها جماً و تفصيلا عينية كانت أو علمية هوما يعزب عن ربك من متقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا اصغر من ذلك ولا اكبر إلاّ في كتاب مبين» ـ القرآن

الحكيم، سوره يونس، ٤٦ \_ (ص ١٧ من الطبع الحجرى، و ص ٧٨ \_ ج ١ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه). ولنا رسالة منفردة بالعربيّة في نفس الأمر قد طبعت مع سبع رسائل أخرى بالعربية أيضاً فإن شئت فراجعها فإن كل الصيد في جـوف الفرأ، لعلّها تجديك في البحث عن مسائلها و التحقيق العميق فيها، والله سبحانه فتاح القلوب و منّام الغيوب.

ص ۵۵ ـ س ۱، قولـــه: «فــان قلــت العلم تابع للمعلوم...» هذا كلام العلاّمة القيصــرى فى آخــر الفصــل الــثانى من فصول شرحه على فصوص الحكم للشيخ الاكبر كما قد أشرنا اليه آنفاً فتدبّر.

ص 20 ـ س ٥، قولـه: «و سنشبع القول في تحقيق هذا المقام...» الفصل التالى الآتى اعنى الفصل الثانى عشر في هذه الفاية القصوى و الكلمة العليا. ثم إن لقوله السامى: «ونحن قد جعلنا مكاشفاتهم الذوقية مطابقة للقوانين البرهانية...» درجة منبعة و رتبة عالمية. و رسالتنا الفارسية المطبوعة المسماة بـ «قرآن و عرفان و برهان از هم جدايي ندارند» لها شأن عظيم في تلك اللطيفة العرشية أعنى كون المكاشمفات الذوقية مطابقة للقوانين البرهائية؛ و كذلك رسالتنا الفارسية الأخرى المطبوعة ايضاً المسماة بـ «عرفان وحكمت متعالية»؛ بل و نحو هما رسالتنا الأخرى أيضاً المسماة بـ «النور المتجلّى في الظهور الظلّى» وهذه الأخيرة مدورة بلسان عربي مبين، ولكل واحدة منها لسان خاص في بيان ذلك المرصد الأسنى و تلك الغاية القصوى؛ و الحمدلة ربّ العالمين

ص ۵۵ ـ س ۸ قولــه: «فى ذكر صريح الحق و خاصّ اليقين و مخ القول فى علمه تعالى...» قال العلاَمة الشيخ البهائى ـ قدّس سرّه الشريف ـ فى المجلّد الرابع من كشــكوله: «قــال الشـيخ الرئيس ابوعلى فى رسالته التى وضعها لتحقيق علم السبارى جلّ و عزّ: العلم أنما هو حصول الصورة المعلومة وهى مثال مطابق للأمر الحنارجى و صـور المعلومات حاصلة لـه قبل وجودها، ولا يجوز أن تكون تلك الصور حاصلة عنده فى موضوع آخر فإنه يستلزم الدور و النسلسل وأن لايكون

علماً له وليست صوراً معلّقة أفلاطونيّة لأنا أبطلنا ذلك، ولا من الموجودات المنارجيّة إذالعلم لايكون إلاّ صورة فلم يبق من الاحتمالات إلاّ أن يكون في صقع من الربوبيّة؛ وأنت إن لم تدرك كيفيّة هذا فلا بأس لأن خطر العلم أضيق من ذلك و ليس الى هذا المطلب العالى مطمح و سيّما في دار الغرور فلا تلتمس من نفسك شيئاً عجزت الملائكة المقربون و الانبياء والأولياء العارفون عن الوصول اليه إلاّ من فضله الله تفضيلاً، فإن أردت لمعة من ذلك فجاهد نفسك، وتفكّر في خلواتك، و فررّغ زوايا قلمه ليحدث لك حادث تظمئن به، انتهى كلام الشيخ خلواتك، و فررّغ زوايا قلمه سبحانه فتاح القلوب و متاح الغيوب.

ص ۵۵ ـ س ۱۶، قوله: «وهى المسماة في غير الواجب بالماهية...» إغا قال في غير الواجب لأن الواجب تعالى لا ماهية له.

ص ٥٥ ـ س ٢١، قوله: «لا بأن يكون ذلك المعنى جزء للماهية...» أى لا بأن يكون ذلك المعنى الجنسى الذى بإزاء المادة جزء للماهية الفصلية. وقوله: «فصلاً مقوماً بالفتح فتدبر.

ص ۵۵ ــ س ۲۵. قولـــه: «فى ماهــية الفصــل الاشــتقاقى...» والمراد به أنحاء الوجــودات. وقولـــه: «غيرالــذى يذكــر فى المنطق» أى يذكر فى المنطق فى مقابل المواطأة.

ص ۵۶ ــ س ۲. قولــــه: «المستدرجة بغى الكمال من صورة الى صورة...» أى بالحركة الجوهرية.

ص ۵۶ ـ س ۴. قولـــه: «من جهة قوّة الوجود» أى من جهة كمال الوجود و ـدّته.

ص ۵۶ ـ س ۵، قولمه: «وصدقه عليه» اى صدق ذلك المعنى النوعى عليه اى عـلى موجـود. قولـه: «لأن وجود الشىء الخناص به...» الحناص صفة الوجود، و ضمير به راجع الى الشى.

ص ٥٤ ـ س ٨ قولــه: «ولا يلمزم من ذلك...» أى ولا يلزم من عدم تحقق

كمــال آخــر وجودى زائد فى درجة وجود كلّ نوع من انواع الحيوان غيرالانسان على مطلق الحيوانية.

ص ۵۶ ـ س ۱۳، قولسه: «فسالوجود النسباتي...» الوجسود مبسنداً، وقولسه الآتى:«يكون تاماً بالفعل في باب نوعه خبر له.

ص ۵۶ ـ س ۲۲، قولــه: «بحسب مراتب نزولها» ای بحسب مراتب نزولها و حدودها.

ص ۵۶ ــ س ۲۴، قولـــه: «يجــب أن يكــون كل الأشياء» أى يجب أن يكون كلّ الأشياء الوجوديّة.

ص ۵۶ ـ س ۲۷، قولـه: «سواء كانت...» أى سواء كانت الأشياء التي هي ماعداء تعالى صوراً عقلية قائمة بذائه الخ.

ص ۵۷ ـ س ۱۱، قولـ ه: «كما هوالمقرر عندالحكماه» اى عندالحكماه من المشّاء بناء على أن التشكيك لا يستحقّق إلا فيما يختلف نوعاً. وقوله: «انواع غيرمتناهية فاعل لقوله تتحقّق. وقوله: «تنتهى الحركة الاشتدادية فيه إلى مرتبة» ضمير فيه راجع الى السواد فى قوله: «كالسواد لمه فى كلَّ حدَّ نوع آخر من جنسه».

ص ۵۷ ــ س ۱۶، قولــــه: «انَّ الوجود المختص بشىء غيرالوجود الذى يظهر فيه...» ضمير يظهر راجع إلى شىء. وضمير فيه راجع الى الوجود الثاني.

ص ۵۷ ـ س ۱۹، قولـه: «بواسطة هيئة قائمة بهما...» اى بواسطة هيئة استعدادية قائمة بها.

ص ۵۷ ـ س ۲۹، قولــه: «أمّـا إثبات الصور...» أي إثبات الصور القائمة به بقيام عنه فهو لازم من تعقّله لذاته الخ.

ص ٥٧ ـ س ٣١، قولسه: «عسلى الوجسه السذى هو معلولها» أى على الوجه الإجسال، فتعقسلها من هذه الجهة التي هى معلومية الأشياء له تعالى لابد أن يكون على ترتيب صدورها واحداً بعد واحد، و

هـذا أى صدورها على وجه التفصيل غير تعقلها على وجه الإجمال لايكون هى أى الأشمياء بحسمه أى بحسم وجمه الإجمال معلولة. وقوله: «لأجل أن تكثّر العمنوانات...» أى لأجل أن تكثّر العنوانات الفير المتعاندة لايقدح فى أحديّة ذات الموضوع الخ.

ص ۵۸ ـ س ۴، قولسه: «كالحيوان و الناطق فى الإنسان» مع اتحادهما بحسب الوجمود. وقولسه «يرجع الى اختلاف فى انحاء الوجودات» يرجع الى اختلاف فى انحاء الوجودات و اشتراكه.

ص ۵۸ ـ س ۱۴، قوله: «في العالم النفساني» أي الخيال.

ص ۵۸ ــ س ۱۶، قولـــه: «وكذا المختلفات...» اى وكذا المختلفات من القوى في عالم النفس متفقّة الوجود في عالم العقل.

ص ٥٨ ـ س ٢٠، قولـ ه: «فيإن الفضائل فيه جميعاً...» فيه خبر لقوله إن، و ضميره راجع إلى العقل؛ وقوله: «بل فيه أبداً» وانما صارت الفضائل في العقل أبداً دائماً لأنّ العقل لا يغنى عن النظر إلى العلّة الأولى ولا يشغله عن ذلك شأن. وقوله: «تنبع منها» أى يظهر و ينبعث منها الإنبّات و الفضائل بغير نهاية من غير حركة مكانية ولا سكون مكاني، وإذا انبجست منها الإنبيّات غليها موجودة في كلّ الإنبات على نحو قوة الإنبّة أو على استعدادها لقبول ذلك الظهور و ذلك أنّ العقل الخ.

للبول دلك الطهور و دلك أن العلق الح.

ص ۵۸ ـ س ۲۴ قوله: «هو علّة الأشياء كلّها...» أى هو علّة الأشياء كلّها و
ليس كشسىء من الأشياء بل هو بد و الشىء وليس هو الأشياء بل الأشياء كلّها
فيه كما يرشدك إلى ذلك المرصد الأسنى النوحيد الصمدى فتدبّر جداً وجيّداً. وقد
أورد الشيخ احمدالأحسائي على صدر المتألمين حيث قال: «بل الأشياء كلّها فيه»
بقوله: «فه إذاً يلزم أن يكون الواحد المحض محلًا لكلّ الموجودات العباذ بالله حتى
القساذورات» فأجاب الآقا على الهكيم بأن للأشياء حيثيات شتى منها حيثية الحدير و
الكمال، فقوله بل الأشياء كلّها فيه اى خيرها وكمالها لا تقصها و خستها.

اقول: وللأحسائي أقوال كثيرة نحو قوله المذكور الموهون و قد نقلنا بعضها من قبل و التوحيد الصمدى يأبي عن امثال هذه الموهومات.

ص ۵۸ ـ س ۲۷، قوله: «ليس فيه شيء من الأشياء» أى شيء من الموجودة بوجوداتها الخاصة. الموجودات أو الماهيات الحدودة بحدود معينة اى الموجودة بوجوداتها الخاصة. قوله: «الله لما لم يكن له هوية محدودة انبعث منه الهويات، اى لما لم يكن له هوية محدودة انبعث منه الهويات.

ص ۵۸ ــ س ۳۱. قولــــه: «فعلــه ذا صــور كـــثيرة» اى صور كثيرة من صور العقول و غيرها. فلما جعل فىالعقل الأول صورة العقل الثّانى جعل فيه ما يناسبها من الكمالات بنحو البساطة.

ص 0٩ ـ س ١٠، قوله: «منهج الصوفية الكاملين وهو قريب المأخذ من منهج الحكماء الراسخين» لـ نا رسالة رصينة قويمة في هذا الموضوع المتين الأصيل بالفارسية موسومة بـ «قرآن و عرفان و برهان از هم جدايي ندارند» في مقدمة و عشرة فصول، و قد طبعت مراراً» والحمدة و بالعالمين.

ص ۵۹ ـ س ۱۱، قولــه: «اسماء و صفات هي لوازم ذاته» أى هي عين ذاته تعالى. و قوله: «بل هي الفاظ العالم والقادر و غيرهما» بل هي الذات المأخوذة مع صفة من الصفات.

ص ٥٩ ـ س ١٣. قولسه: «بل المراد المفهومات الكليّة» اى المفهومات الكليّة الكمالـيّة ينتزعها العقل من ذلك الوجود الحقيقى لاشتماله على الكمالات الذاتية التى هى منشأ لانتزاع تلك المعانى

ص ۵۹ ـ س ۱۷، قولـــه: «بمعــنى نفــس الواحد...» يعنى خود واحد نه شىء واحد.

ص ٥٩ ـ س ١٩. قوله: «بحسب هذه الأمور» أى الأمور العرضية اللاحقة، و ضمير بها فى المحكى بها راجع الى هذه الأمور، و ضمير له فى قوله هو نفس الهويّة الوجوديّة له راجع الى المصداق فى قوله ليس مصداقها. ص ۵۹ ــ س ۲۵ قولسه: «فلسه بحسسب» خمير مقدم، وقوله الآتى: «محمول عقــلى» مبــتده مؤخر. وقوله: «توجد فى شىء آخر من معلولاته» أى على وجه الظلّية.

ص ٥٩ ـ س ٢٨، قولسه: «بمظاهرها و مربوباتها» الضمير فيهما راجعة الى الأسماء و الصفات؛ و ضمير فهى راجعة الى المظاهر والمربوبات. وقوله: «فالوجود صفة عارضة لها ...» تقريع على قوله موجودة من حيث انفسها، وقد صعّحت العبارة في بعض النسخ هكذا: «ومعنى قولهم هذا أنها ليست موجودة من حيث أنفسها ولا الوجود صفة عارضة لها الخ فتديّر.

ص ۵۹ ــ س ۳۳. قوله: «فإذن تلك الأسماء والصفات و متعلقاتهما كلّها أعيان ثابتة في الأزل بلاجعل...» أي مفاهيم و معانى ثابتة في الأزل فتديّر.

ص ٤٠ - س ١١، قوله: «فلا إشارة إليه» أي فلا إشارة عقليّة إليه.

ص ۶۰ ـ س ۱۵، قولــه: «الــتى هــى بازائهــا» اى الحقائق الإلهية بازاء الحقائق الأفلاطونية، أو بالعكس والمآل واحد. وقوله: «فهناك مقام الجمع» أى الحقائق الإلهيّة مقام الجمع، وقوله: «وها هنا مقام الفرق» أى الحقائق الأفلاطونية مقام الفرق.

ص ۶۰ ـ س ۱۷. قوله: «إلى أن يصل إلى مقام من الكون...» كمقام الحركات والأزمنة والأصوات. وقولها: «وائصالها عين قبول الانفصال» كالمقادير.

ص ۶۰ ـ س ۲۴ قولــه: «لا يلائــم دعــوى المقام هناك و اتما يلائم دعوى الوقتيّة» و ذلك لأن المراد من المقام هوالشهود الدائم، و من الوقت بخلافه، فالفرق بينالوقت والمقام نظيرالفرق بين الحال والملكة.

ص ۶۰ ــ س ۲۵، قولـــه: «لاتىك أن العــلم بمنى الصورة...» أى العلم بمعنى الوجــود لا أنّهــا مقــيّدة بــالوجود الذهنى. وقوله: «كعلم النفس غيرها» اى علم النفس غيرها بالصورة.

ص 5٠ ـ س ٢٤، قولسه: «كعـلم النفس غيرهـا» اى كعـلم النفس غيرها بالصورة. ص ۶۰ ـ س ۲۷، قوله: «وكذلك القدرة» وهمى فيناهى القود المودعة في مبادى العضل.

ص ۶۰ ـ س ۳۱، قولسه: «كوجبود ماهيته...» أى كوجبود ماهية الانسان فىالذهبن عبند تصور النفس لها فان وجوده وجود الكيف النفساني، وله وجود جوهرى طبيعي كالإنسان الموجود فى الخارج و هو ظاهر.

ص ۶۱ ـ س ۴، قوله: «فى الباب السابع و السبعين و ثلاثمائة من الفتوحات...» قد حرفت كلمة السابع فى النسخ المطبوعة من قبل بالرابع و الصواب هوالسابع. وقوله: «ما هو عين ذاته» كلمة ما موصولة خبر ذلك الحكم؛ اى لايكون له حكم و شأن ذلك الحكم الذى هو عين ذاته بل هو معقول آخر فلا واحد فى نفس الأمر فى عينه و ذاته لايكون واحداً لكثرة أى بل كلّ وحدة عارضة لكثرة فالوحدة التي لاكثرة فيها محال.

ص ۶۱ ــ س ۹، قوله: «خارج عن هذا لحكم...» لأنّ الكثرة هناك كثرة عقليّة مفهومـيّة لاخارجيّة فإنّ ذلك الوجود جلّ شأنه لمّا كان غير متناه مجسب كمالاته فينتزع العقل من جهة عدم تناهيه ذلك مفاهيم كمالية غيرمتناهيّة

ص ۶۱ ـ س ۱۱، قولمه: «فحكموا عليه بالنسب...» هذا اشارة إلى مذهب القائلين بالنهابة. وقوله: «فحكموا عليه بأن له صفات...» هذا اشارة الى مذهب المعتزلة.

ص ۶۱ ـ س ۱۵. قولـــه: «بحسب ذلك الحمل» اي بحسب ذلك الأولى يكون

متحداً في هذاالحمل الصناعي فلايقدح الخ.

ص ۶۱ ـ س ۱۶، قوله: «قد تكون إذا وجدت...» خبر أن الأشياء.

ص ۶۱ ـ س ۱۸، قولسه: «تركيباً خارجياً» كالمادة والصورة. وقوله أن المكنات متميّزة في ذاتها في مرتبة العلم في حال عدمها المخارجي ويعلمها الله سبحانه على ماهي عليها في نفسها و يراها و يأمرها بالتكوين وهبو أي المكنات على ماهي عليها في نفسها و يراها و يأمرها أميره وهبوالوجبود اللا بشرط، فما عندالله إجمال \_ كلمة ما نافية \_ الخ. واعلم أن المصنف نقل كلام الشيخ الاكبر في علمه تعالى بالكلِّ من أنه علم اجمالي في عين الكشف التفصيلي والناقل تأسي به. و رسالتنا الفارسية المطبوعة المسماة بر «انسان و قرآن» مطلوبة في المقام. قوله: «فالحكمة للآيات...» الحكمة أي الإحكام كما قال تعالى شأنه: كتاب أحكمت آياته

ص ۶۱ ـ س ۳۳. قوله: «ومحلّها اللّوح و القلم» أى محلّ القضا والقدر. وقوله: «وهو اللوح بقسميه» اى اللوح المحفوظ واللوح المحو والإثبات. قوله: «والحق أنها علمه تعالى...» أى والحق أن العناية هى علمه تعالى بالأشياء الخ.

ص ۶۲ ـ س ۲، قوله: «لاعلى وجه القصد والرويّة...» اى لاعلى الوجه القصد والرويّة...» اى خلاق للعلوم القصد والروية الزائدة. وقوله: «خلاق للعلوم التفصيلية...» اى خلاق للعلوم التفصيلية العقلية الإبداعيّة والنفسية الفلكية الكليّة الاختراعية على أنها عنه لاعلى أنها فيه.

ص ۶۲ ـ س ۳. قولسه: «وأما القضاء فهى عندهم...» اى وأما القضاء فهى عند المسّائين عبارة عن وجود الصور العقلية الطولية والجواهر المفارقة لجميع الموجودات فائضة عنه تعالى على سبيل الابداع الح. وقوله: «بلا جعل و تأثير... الح راجع المشهد الثالث من مفاتسح الغيب للمصنّف. قوله: «ولا امكانات واقعيّة استعدادية أو ذاتيّة ما هويّة بل لوكان فهو الإمكان الفقرى. وقوله: «وله: «وأما

القدر...» أى وأما القدر الجزئى فهو عبارة الخ. قوله: «ويشملها القضاء...» لأنه عبارة عن الصور العقلية الكليّة.

ص ۶۲ ـ س ۱۱، قوله: «كالمكتوب من الكلمات المعقولة...» اى كالمكتوب منالك لمات المعقولية البذى يلم مونه في وعباء الزمان والمعلول في المواد و الموضوعات مع عدم كون نفس تلك الكلمات في مرتبتها العقليّة في زمان و مادّة هكذا في مانحن فيه.

ص 57 ـ س ١٣. قول ... «والحق أنها واحدة كثيرة باعتبار شدة اتصالها وبحسب سنخ الوجود و بحسب شخصيته، كثيرة باعتبار تفاوت مراتبها و بحسب مراتب الوجود لأنه بسيط الحقيقة لمادونه. وقوله: «كما قرّرناه في موضعه بالبرهان» إنسارة إلى ما قرره في الفصل الثاني من الطرف الثالث من المسلك المنامس من هذا الطبع ـ ج ٢، ص ٥٥٣ ـ في أن الحواس لا تعلم أن للمحسوس وجوداً في الخارج بل هذا شأن العقل. قوله: «ولهذا ـ اى ولكونه واحداً ـ قد يعبّر عنها بلفظ واحد كالقلم ... » وقد أجاد العارف الرومي بقوله في اوائل المجلد الأول من التنوى:

ده چراغ ار حاضر آری در مکان هــر یــکی باشــد بــصورت غیر آن فــرق نــتوان کــرد نور هــر یکی چون بنورش روی آری بیشکی الخ. وقولــــه: «وتقع منها ضلال محدودة» أی فیضیّة وجودیة. وقوله: «یفیض منها صفاتها» أی یفیض منها صفات الأشیاء

ص 57 ـ س 70. قولـه: «لوح محفوظ ما فيه من التغيّر» كلمة ما نائب فاعل محفوظ؛ و من التغيّر متعلق بمحفوظ.

ص 57 ـ س ١، قولــه: «وأمّا وجود هذه الاكوان الماديّة...» هذا تعقيق الحق في أخــيرة مراتـب العــلم فتبصّر، و سيصّرح بـه المصنّف بقوله المتين القويم فما أسخف قول من حكم بأن تلك الصور الجزئيّة في موادّها الخارجية أخيرة مراتب عــلمه تعالى و تسمّى المادّة الكليّة المشتملة عليها دفتر الوجود الح؛ فتدبّر جداً ولا تنس التوحيد الصمدى والله سبحانه فتاح القلوب و منّاح الغيوب قوله: «لأجل ارتسامها في القوى الإدراكية الفلكيّة. ص ۶۳ س ۱۰ د قوله: «كرام بررة» أي مطهّرون من الذنوب.

ص ۶۳ ـ س ۱۲، قوله: «وهو نفسه الناطقة...» عقل تفصيلي.

ص ۶۳ ــ س ۳۲. قولـــه: «تمثيل...» تمثيل فى تطبيق العالم الإنسانى على العالم الإلهى. و قوله: «من بواطنها» اى من بواطن الأفعال الصادرة عن الانسان. وقوله «فى غاية الحنفاء» خبر لكونها». قوله: «ومرتبة نفسه» وهو مقام علاقته للبدن.

ص 54 ـ س ٢، قولــه: «ينبعث عنه...» اى ينبعث عنه القصد الجزئى الجازم للفمل. و قولــه: «كذلك فيما يحدث...» اى كذلك الأمر فيما يحدث في هذا العالم الخ. وقولــه: «بمثابة العلم الإجمالي» اى بمثابة العلم الإجمالي شه. قوله: «والتالئة...» اى والثالثة بمثابة الصور الجزئية في السماء و محلها في النفس المنطبعة القوة الخيالية لحما. وقولـــه: «والــنزول الثاني...» أى والنزول الثاني من العقل الى الحيال بارادة جزئية و غلم جزئي الخ.

ص ۶۴ ـ س ۷، قولد: «كسلطان الروح الكلى...» الروح الكلى هو المقل الأول، والعرش هـ و الفلك الأقصى على ما ذهب اليه القوم، وظهور قلبه المعنوى في القلب الصنوبرى هوالمنفس المناطقة. واعلم أن لنا رسالة بالفارسية في الفلك موسومة به «كسل في فلك يسبحون» قد طبعت مع تسع رسائل أخرى كل واحدة منها بالفارسية أيضاً في موضوع خاص فسمّيت تلك الجموعة المطبوعة به «ده رساله فارسى» والرسالة المذكورة هي الثانية منها و هي تبحث في تسعة فصول وكل قصل موسوم بالفلك يبحث في كل فلك عن مسائل خاصة فلكية مفيدة في وكل قطل موسوم بالفلك يبحث في كل فلك عن مسائل خاصة فلكية مفيدة في المقام؛ و كذلك الدرس الثامن عشر من كتابنا «دروس معرفة الوقت والقبلة». والله سبحانه فتاح القلوب و منّاح الغيوب.

ثم اعــلم أن لنا تعليقات على الغريدة الرابعة من شرح الحكمة المنظومة للمتآله الســبزواري في الفلكيّات (ج ۴ ــ ص ٣٩٠) منها ما قلنا: «ناظر الى كلام العلاّمة الشيخ البهائى فى مفتتح «تشريح الأفلاك» من أن العالم الجسمانى كرة منضدة من شلات عشـره كـرة متلاصـقة أعلاها الأطلس و هو كاسمه غيرمكوكب؛ ثم فلك التوابـت و كلّها مركوزة فى تخنه بحيث يماس أعظمها سطحيه، و هذان هما المرش والكرسى بلسان الشرع...».

أقدول: كمل واحد من العرش والكرسى مرتبة شامخة من مراتب الوجود الصحدى المساوق لسلحق، و مقام العرش أعظم من الكرسى، ولكل واحد منهما مظاهر حتى سطح البيت مثلاً فيقال له عرش البيت، و هكذا الكرسى فيقال على سريرالملك مثلاً كرسية. و الفلك الأطلس على فرض تجسّمه في الهيئة الجسّمة فهو مظهر من مظاهر من مظاهر من مظاهر العرش، وهكذا فلك الثوابت على تخيّل تجسّمه مظهر من مظاهر الكرسى، و للملامة ابن الفنازى في مصباح الأنس تنقيب و تحقيق في العرش و الكرسى، ولنا بعض الإشارات في كتابنا «الف نكتة و نكتة».

ص ۶۴ ـ س ۱۱، قوله: «لأحرقت سبحات وجهه...» ضمير اليه راجع إلىالله سبحانه، و ضمير بصره راجع إلى ما فى قوله كلّما، أى لأحرقت انوار وجهه و تَجلّياته كل موجود انتهى الى الله سبحانه بصره أى بصر كل موجود.

ص ۶۴ ـ س ۱۵. قولسه: «لكان حاله كما وقع بجبل موسى عليه السلام...» ناظر الى قولسه سبحانه فى القرآن الحكيم: «ولمّا جاء موسى لميقاتنا و كلّمه ربّه قال رب أرنى انظر إلى الجبل فإن استقرّ مكانه فسدوف ترينى فلمّا تجلّى ربّه للجبل جعله دكّاً و خرّ موسى صعقاً فلمّا أفاق قال سبحانك تبتُ إليك و أنا أول المؤمنين» (الأعراف - ۱۴۲).

قالاالصفي في تفسيره:

وان کمه در مسیقات با هفستادتن اینچنین گویمند کنز حمق میشنید تما نود الف از حق او اندر خطاب ویس عجمب نمود کمه اندر اربعین

موسی آمدگفت حق با وی سخن تما چهـل روز او کـلام بـس مفـید نکـتههـا بشـنید در نظـم و حساب رازهـا گـردد عـیان بـر مـرد دیـن

خاصه گر باشد پیمسبر بنا ولی آن تکلّسم باشسند او را واردات همر دم آیند وارداشی تسازهاش

سر وحدت سازدش حق منجلی در مقسام کشف آسماه و صفات تما چه بساشند سیر او و انندازداش

ص ۶۴ ــ س ۱۵. قولـه: «ولهذا قال جبرئيل حين سئله الرسول ــ ص ــ عن عــدم تجــاوزه عــن مقامــه المعلــوم...» والعــارف الرومى فى آخر المجلد الرابع من الشنوى المعنوى ناظر الى هذا الحديث الشريف حيث قال:

تا أهد مدهدوش ماند جبرئيل و از مقدام جبرئيل و از حدش گفت رو رو كه حريف تو نسيم گفت رو زين پس مرا دستور نيست من باوج خود نرفتستم هنوز گر زنم پرگ بسسوزد پر من

جونگذشت احمد ز سدره مرصدش گفست او را هسین بسیر انسدر پسیم بساز گفستا کسز پسیم آی و مایسست بساز گفست او را بسیا ای پسرده سوز گفت،پرونزیسن حسد ای خوش فرسن

احمد ار بگشاید آن پسر جلیل

ص ۶۴ ــ س ۱۹. قوله: «تكميلاً لوجود لوازم الأسماء» تعليل لفوله أوجدها. وقوله: «اعنى أعيان الممكنات» أي ماهياتها.

ص ۶۴ ــ س ۲۰. قولـه: «ولا لجميعها...» أى ولا لجميعها ليلزم الكثرة هيهنا بل لجمعيّتها و وحدتها.

ص ۶۴ ـ س ۲۱، قولــه: «ورحمـته الواسـعة...» أى فــأرادالله تعالى بعنايته الشــاملة و رحمـته الواسـعة والفيض المنبسط الذى مظهر للاسم الرحمن أن يفيض عليها وجوداتها الخ.

ص ۶۴ ـ س ۲۵. قولــه: «بأنوار السبحات...» أى بانوار السبحات الوجهيّة وبالوجود المنبسط فظهرت الأرواح المهيّمة الكائنة في الغيب المستور و الارواح المهيّمة همى العقبول الطولية، و الغيب المستور هو الذي لايمكن كشفه لأحد لأنه مقام الأحديّة.

ص ٤٤ ـ س ٢٩. قولسه: «وهمو الحمق عمندنا» أي كون أول ما أوجده الله

وهوالعقل الأول جميع العقول هوالحتى عندنا الخ. والضمائر فى قوله: «فله وجوه كميرة» و «لايتكثر ذاته» و «له افتقارذاتى» و «سمّاه الله» و «هوالخازن الحفيظ» و «هو «فعلم نفسه من حيث علم موجده كما علم غيره من حيث علم نفسه» و «هو عرش الله الأعظم» كلّها راجعة إلى قوله: «اول ما أوجد الله تمالى من عالم المقول القادسة جوهراً بسيطاً كليّاً ومع بساطته هو جميع العقول». و قال بعضهم فى بيان «كما أن فلك الافلاك عند بعض...»: بناء على أن الأفلاك غانية والحركة اليومية مستندة الى نفس متعلقة بمجموعها وراء نفس كل واحد منها كما احتمله المحقق الطوسسى، أو بمعنى أن الغلك الأطلس جامع لصفات الأفلاك الثمانية. انتهى. والتحقيق الحقيق فى الأفلاك ما حررناه فى رسالتنا الرصينة بالفارسية الموسومة بدكل فى فلك يسبحون» المطبوعة مع تسع رسائل أخرى فارسية ايضاً فسمى المجموع به «ده رساله فارسى»

ص 54 ـ س ٣٧، قول . وهذا قوله . صلّى الله عليه وعلى آله وسلم ـ من عرف نفسه فقد عرف ربه » قال بعضهم: والمعنى أنّ من عرف كاملاً نفسه فيكشف أنه قد عرف ربه وإلا فلم يعرف نفسه كاملاً. اقول: الكلمة ٣٣٠ من كتابنا «الف كلمة و كلمة» \_ أى هزار ويك كلمه \_ فى شرح هذا الحديث الشريف و قد ذكرنا اشنين و تسعين وجهاً من وجوه معانيه؛ والكلمة التى بعدها أى الكلمة ٣٣١ منه رسالة أخرى فى شرح ذلك الحديث بالعربية مسماة بـ «أصول من عرف» تأليف عمادالدين مازندرانى \_ رحمة الله عليه \_ فراجع

ص ۶۵ ــ س ۱، قوله: «و حروفاً زمانيَه» أي و وجودات زمانيَّة.

ص 50 ـ س ٢، قوله: «فهذا اللوح محل لالقاء القلم...» لنا في شرح الفص التامن والحمسين من كتابنا شرح الفصوص الفارابي بالفارسي المسمّى به «نصوص الحكم بر فصوص الحكم» تحقيقات لطيفة شريفة، و اشارات منيفة مجدية في القلم و اللوح والكتاب و القضاء والقدر و السماء والأرض و طبقات الملائكة مفيدة في المقام جداً، و ذلك الكتاب الحكيم قد طبع مراراً فإن شئت فراجعه.

ص 50 ـ س ٨. قولسه: «تولد الأولاد...» منصوب مفعول مطلق نوعى لفعل فتولّدت الأقلام و الألواح... وقوله: «وكان القلم الاعلى واهب الأرواح فيها» اى كان واهب الأرواح في النفوس.

ص ۶۵ ـ س ۱۸، قوله: «هو فلك الكواكب...» خبر للموصوف.

ص ۶۵ ــ س ۲۲، قولــه: «الى هذاالمنتهى» اى ســدرة المنـتهى أحدية غير منقسمة أى على نحو كلي.

ص ۶۵ ـ س ۲۴، قولــه: «حـتى يضـع الجـبار قدمه فيها» اى فىالنار. قوله: «وهى قدم الصدق» أى قدم الخير والصلاح والعمل الصالح التى قدّموها.

ص ۶۵ ـ س ۲۵ . قولسه: «وهمي قدم الجبروت» اى وهمي قدم الجبروت والقهّاريّـة، وإلى همذا المنستهي أى سدرة المنتهى ينتهى صحائف أعمال بني آدم. أقمول: بعمض المواضع من هذا الحتم لايخلو من دغدغة أغمضنا عن الورود فيها فتدبر جداً و جيّداً.

ص 50 ـ س ٣٠. قولــه: «بالإضافة إلى عالم الملكوت» ملكوت كلُّ شيء باطنه.

ص ۶۶ ــ س ٨. قولـــه: «فى تفسير القدرة...» الفصل الثانى من المقالة الرابعة مــن الهــيات الشــفاء فى القــوة والفعــل والقدرة والعجز واثبات المادة لكلّ متكون مطولب فىالمقام (ص ١٧٥ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۶۶ ـ س ۱۰، قولــه: «و مـن أفاضــل المـتأخرين من ذهب...» يعنى به العلاّمــة الخفــرى. وقولــه: «بحسب المفهوم والتحقق» أى بحسب المفهوم والتحقّق والصدق.

ص ۶۶ ـ س ۱۳ قوله: «وكذلك قياس مقابله في الاعتبارين» الاعتباران هما اعتبار وجوب المشيّة واعتبار اللّامشيّة.

ص ۶۶ ـ س ۱۵، قولـــه: «ولا مـنه جهــة إمكانية» بل كل ما يصدر عنه و يتّصف به على سبيل الوجوب.

ص ۶۶ ــس ۱۹. قولـــه: «وضـرورة العقد الحملى له ضرورة أزلية دائمة...» ضمير له راجع الى العقد الحملي بأن يقال الفعل مشيء وجوده بالضرورة دائماً.

ص ۶۶ ـ س ۲۲، قوله: «ولا بهمة عارضة...» أي لابهمة وقصد...

ص ۶۶ ــ س ۲۶. قولــه: «ثمّ إنّه زعم...» اى العلاّمة الحنفرى زعم تبعاً للفخر الرازى الخ.

ص ۶۶ ـ س ۲۹، قوله: «لا بهذاالدليل» أى بأنه يلزم قدم العالم.

ص ۶۶ ـ س ۳۲. قولــه: «ونعـم مـا قال الشارح المحقق العلاَمة الطوسى...» راجــع شــرحه علىالفصل الثالث من النمط الحنامس من اشارات الشيخ الرئيس: «تكملة و اشارة فالآن لنعتبر أنه لأى الأمرين يتعلَق فنقول الخ».

ص ۶۶ ـ س ۳۴، قولــه: «وهــو باطل بما ذكروه أولاً» أى بأن العالم واجب بالحدوث.

ص ۶۶ ــ س ۳۵. قولسه: «وأما القول بنفى العلة والمعلول...» اى القول بنفى العلم المحلول الازلسين فلسس بمتفق عليه عندهم أى عندالمتكلمين لأنَّ مثبتى الأحوال من المعتزلة قاتلون بذلك اى بأزائية الأحوال صريحاً.

ص 67 ــ س ٢، قولــــه: «وبــين أن يجعلوهــــا» أى أن يجعلـــوا القدماء الثمانية معلولات لذات واجبيّة الخ.

ص ۶۷ ــ س ۴. قوله: «تام فی الفاعلیَّة» أی مرید غیرموجب.

ص ٤٧ ـ س ٧، قوله: «كفاعلية الجبورين» أى الفاعل بالقسر.

ص ۶۷ ــ س ۱۳. قولـــه: «وما يلزم شيئاً...» و ما أى طلب المركز يلزم شيئاً أى جســماً كذلـك اى مــن غير ارادة و شعور و رضى ليس يلزم نقيضه الضمير راجع إلى ما أى نقيض طلب المركز، فى حالة واحدة أى فىالحركة الى السفل.

ص ۶۷ ـ س ۱۷، قوله: «قال الشيخ الرئيس في التعليقات ... » راجع التعليقات

ــط مصــر ــ ص ۵۳؛ وقولـــه: «وقال فى موضع آخر...» أى فى موضع آخر من التعليقات ص ۵۰ و ۵۱ من الطبع المذكور.

ص ۶۷ ــ س ۳۵. قولـــه: «فلوكــان يصحّ صدور الفعل عن قدرة...» أى بلا توقّف على شىء آخر من المرجّحات و غيرها.

ص ۶۷ ــ س ۲۷، قوله: «على الوجه الذي ذكرنا» وهو أن لنا قوّة انشاء.

ص 57 س 77. قول من الحكيم المولى على النورى ـ قدّس سرّه ـ صورتها هكذا: معلوطة في المقام من الحكيم المولى على النورى ـ قدّس سرّه ـ صورتها هكذا: هوالسر ق كون ما نطلبه خيراً ظيّيا بخلاف ما يريده العوالي هو وجود القوّتين المتنازعتين في حقّنا بخسلاف المبادى الأولى فسادام كوننا في معرض التعارض والتنازع لايتصور لنا الطلب اليقيني إذاليقين هو درك الشيء و وجداته على ما هو عليه و درك الشيء كذلك لايكن الخلاف أصلاً ولا يحتمل خلافه مطلقاً ويقطع مادة المنازعة ويسلم و يسلم من المخاطرة وذلك هو التسلم، وكان حال السالك عند ذلك كحال الميّت بين يدى تصرّفات الفسال و تحريكاته فافهم».

ص ۶۷ ــ س ۳۰. قولـــه: «والأول تعالى فعل على الإطلاق...» أى هو تعالى شـــاء الخير دائماً و فعله كذلك، ولم يشأ الشرّ أبداً ولم يفعله كذلك وما أصابك من سوء فمن نفسك.

ص ۶۷ ــ س ۳۲. قولــه: «وبجد هذه العقول أن تتوخّى» العبارة فى التعليقات من طبع مصر هكذا: «وتجد هذه العقول أن تتوخّى...».

ص ۶۷ ــ س ۳۴. قولــــه: «ونحــو حصولها...» أى و نحو حصولها و تحوّلاتها الذاتيّة و تجدّداتها الطبيعيّة وحصول كل ما يتعلّق وجوده بمادّة جسمانيّة الخ.

ص ۶۸ ــ س ٨. قوله: «لأقرب الجعولات اليه...» متعلَّق بالتكوين الأول.

ص ۶۸ ــ س ۱۳، قولـــه: «لاكمــا توهمه بعض...» يعنى بذلك البعض العلاّمة الحنفري.

ص ۶۸ ـ س ۳۲، قولــه: «مشهته...» كملمة مشهبته منصوب مفعول لقوله

لانعتبر. وقوله فىالسطرالذى بعده: «عن العلل الموجبة» اى العلل المضطَّرة كالقوى الطبيعيّـد.

ص ٤٩ ـ س ۴، قولـه: «فان ما ذكروه...» اى فان ما ذكروه من كفاية امكان المعلول في صحّة اتصاف علته بالقدرة والاختيار.

ص ۶۹ ــ س ٨، قولـــه: «بالايجـاب في شيء...» أي بالايجاب من الفاعل في شيء من مراتب الفاعلية الخ.

ص ۶۹ ــ س ۹. قولـــه: «مــن غير داع و مقتض» وهوالتصديق بفائدة الفعل ومنفعته.

ص 54 ـ س ١١. قولــه: «ويجـوز عـنده تخلّـف النتيجة...» وهو قائل بنفى السببيّة والمسببيّة بـين الأشياء، وقائل بالصفات الزائدة والقدماء التسعة وأصالة الماهية ونحو ذلك من الحرافات.

ص 54 ـ س ١٢، قولـ ه: «لأن انستفائه...» أى لأن انستقاء امكان الماهيات هوالعلّة التالمة لانتفاء افتقار الماهيات إلى العلّة.

ص ۶۹ ـ س ۱۸، قولسه: «والاسستمرار في الجانسين...» أى والاسستمرار في الجانبين أى جانب العلّة و المعلول مشترك الورود بين الطرفين أى طرف الوقوع واللاً وقوع.

ص ۶۹ ـ س ۲۳، قوله: «فبزغ نورالحق» اى ظهر نورالحق.

ص ٧٠ ـ س ٤، قولـه: «قال محقق مقاصد الإشارات...» قاله في شرح الفصل التانى عشر من النمط الخامس من اشارات الشيخ الرئيس، و ذلك الفصل هو آخر الفصول من ذلك النمط، وإن شئت فراجع إلى الشرح المذكور المطبوع يتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه، فقال الشارح المحقق المذكور في بيان مذاهب المتكلمين في حدوث العالم و ربط الحادث بالقديم: «فإذن الفرقة المذكورة (أى المتكلمون) افترقوا الى ثلاث فرق الخ.

ص ٧٠ ـ س ٧، قولُـــه: «وبوجــود علَّة لذلك التخصص غيرالعالم» تلك العلَّة

هـى مصــلحة العالم. قوله: «انما يقولون بتخصّصه على سبيل الأولوية» أى لاجل المصــلحة. وقولـه: «وفرقة بتخصّصه لذات الوقت على سبيل الوجوب» أى بدون علّة التخصّص.

ص ٧٠ ــ س ١٠. قولـــه: «خوفاً من العجز عن التعليل» اى خوفاً عن اثبات الأعراض الزائدة لفعله تعالى.

ص ٧٠ ــ س ٧٩. قوله: «فقدتبيّن و تحقّق أن اللمية ثابتة...» و سيأتى البحث عن ذلك فى الفصل السادس من الموقف الثامن.

ص ٧٠ ـ س ٣٣. قولسه: «لاحكام الصادقين» و في بعض النسخ المصحّحة «لأحكام الصادعين...» قوله سبحانه: «فاصدع بما تؤمر...» الحجر 10.

ص ٧١ ـ س ٢، قولسه: «وأسا سا ذكره بعض الأماجد...» ذلك البعض هو استاذه السيد ميرداساد صاحب القبسات قاله فى القبس التانى منه ـ الطبع الأول من الحجرى ـ ص ٢١٢ ـ . قوله: «مع ذهو لنا عن ذلك» أى عن ذلك الفير.

ص ٧١ ـ س ١١. قول.: «فقد مردفعه» اى فقد مردفعه بأن هذه الإضافة ليست إضافة مقولية لبازم ذلك بل إشراقية بها يتأصل المتأصلات.

ص ٧١ ــ س ١٧، قولـه: «فقال اذا كان...» العبارة فى حكم أن يقال: فقال إن قلت إذا كان صدور نظام الأكمل واجباً الخ.

ص ٧١ ـ س ١٥. قولمه: «المعتبرة في حمد حقيقة القدرة...» المعتبرة صفة للصحة المستفادة من قوله فكيف يصح الصدور واللاصدور. كما قال في الجملة التالمية: قلمت اولاً يكون من المعلوم عندك أن صحة الصدور و اللاصدور المعتبرة في حدّ حقيقة القدرة الخ.

ص ٧١ ـ س ١٨، قوله: «بحسب طباع الامكان الذاتي في المقدور» ولا اقتضائيته الذاتية.

ص ٧١ ـ س ٣١، قوله: «كالنار للسخونة...» كان الصواب أن يقال كالسخونة للنار. ص ٧١ ـ س ٢۴، قولــه: «إن نسبة القدرة الى الإرادة...» مقول يقال في قوله غاية ما يمكن أن يقال من قبَل من قسر قدرته بصحة الصدور الخ.

ص ٧١ ـ س ٢۶، قولمه: «عملى الأول دون التاتى» الأول اشارة الى الوجود الشديد، والمثانى اشمارة إلى الوجود الضعيف. وقوله: «كأنه هو» أى كأن الأول الثانى.

ص ٧١ ـ س ٢٩، قوله: «فقاست العقول...» اى فقاست العقول الناقصة مبدئها الأول عليها.

ص ٧١ ـ س ٣٣، قولسه: «فسالذى يستظر الى الأسباب الأول» أى الأسباب البعيدة المفارجة عن الاختسار. قوله: «هو قدرته» اى قدرة الحيوان الفاعل و إرادته.

ص ٧١ ــ س ٣٥، قوله: «ولكن أمر بين الأمرين» هذا في أفاعيل العباد.

ص ۷۷ ــ س ۱۱. قولـــه: «و متصوّرة بصورة ربّانيّة رحمانيّة...» وهى خيريّة محضــة الذاتــيّة و فيّاضــيّة الحقيقــيّة لا المفهــوم الإضــافى. وقوله: «كاتباع الضوء للمضىء والإسخان للمسخّن» أى بلا إرادة.

ص ۷۷ ــ س ۱۵. قوله: «لا على سبيل أن يعملها ثم يرضى بها» اى لا على سبيل أن يعلم مجعولاته ثمّ يرضى بها كما فينا. و سيأتى الفصل التاسع أيضاً فى أن إرادته تعالى للأشياء عين علمه بها و هما عين ذاته.

ص ۷۷ ــ س ۲۹. قوله: «وتحصّلاً» ای ولآثارها تعیّنا و تحصّلاً و فعلیّةً.

ص ٧٣ ــ س ٣. قولــــه: «لأن مرجع العلم والإرادة و غيرهما إلى الوجود» و قد دريت التوحيد الصمدى فالوجود الصمد هو الأول والآخر والظاهر والباطن.

ص ٧٣ ــ س ١۴، قولسه: «والى طرقى الفعــل والــترك عــلى الســواء» قالوا فالمخصّص بالوقوع أوعدمه هو الإرادة.

ص ٧٣ ــ س ١٤، قوله: «فان من العلوم ما يتبعه الوقوع» وهوالعلم الفعلى. ص ٧٣ ــ س ١٩، قولـــه: «وهوالشــوق» اى المــيل هوالشــوق المفسّر بتو قان النفس الى تحصيل شىء، والتوقان بفتح التاء والواو آرزومند شدن.

ص ٧٣ ـ س ٢٢، قوله: «الادوية البشعة» البشعة بدمزه و ناخوش طبع.

ص ٧٣ ــ س ٣٣. قولــه: «أما أولاً...» أى والمغايرة بينهما من وجوه آما أولاً فلأن الشوق الى الفعل الخ.

ص ۷۴ ـ س ۷. قولَـــه: «وهـــى ما بحسب اعتبار عقلى...» الضمير راجع الى الشرور الكامنة في خيرياتها. وقد جاء في ديواني ــ ص ۳۹۴ من ط ۴ ــ:

منبع خير يكسى وصُور أسمائى آن يكى راه و دكر فتنة كمراهى را خير محض است و محال استكه شرّ بعرض نبود در اثر صُنع يَمدُ اللّهسى را ص ٧٣ - س ١٥، قوله: «سار كالوجود...» ضمير فعل سار راجع الى قوله: «أن هذا المسمّى بالإراده...» قوله: «أو لخفاء معناه هناك» ضمير معناه راجع الى المسمى بالإرادة...، و هناك اشارة الى بعضها فى قوله ربا لا يسمّى فى بعضها بهذا الإسم. و كذلك قوله: «أو عدم ظهورالآثار المطلوبة منه عليهم هناك...» ضمير المستمى بالإرادة، وهناك إشارة الى بعضها. ثم إن لقوله الرصين المتين: «كما أن الصورة الجرمية عندنا إحدى مراتب العلم البسيط والإدراك» شأناً من الشأن و ذلك لأن التوحيد الصمدى على ما أشرنا اليه غير مرة يوجب كون الصورة الجرمية الحدى مراتب العلم البسيط، فتفسير كلامه أن يقال: كما أن الصورة الجرمية عندنا أى لدوران كمالات الوجود مداره و سريانها كلّما سار إحدى مراتب العلم البسيط، فتفسير كلامه أن يقال: كما أن الصورة الجرمية عندنا أى لدوران كمالات الوجود مداره و سريانها كلّما سار إحدى مراتب العلم البسيط والإدراك فتبصر».

ص ٧٤ ـ س ٢٠، قولــه: «إن الانسـان لكونه مخلوقاً على صورة الرحمن...»
هـذا الـتقرير الوجـيه الشـريف فى أن الانسان مخلوق على صورة الرحمن يفيدك
وجهـاً مـن وجـوه المعانى اللطيفة المستكنّة فى قوله ـ صلّى الله عليه وعلى آله ـ :
«من عرف نفسه فقد عرف ربّه» فتبصّر. و قد ذكرنا فى كلمة ثلاثين و ثلاثماً من
كتابـنا «الـف كلمة و كلمة» اثنين و تسعين وجهاً فى معنى الحديث المذكور، وهذا
الوجه الوجيه فى المقام له شأن شامخ جداً فى تفسيره. ثمّ ما فى آخر الفصر الايّوبى

من فصوص الحكم و شرح العلاَمة القيصرى عليه حيث قال الشيخ الأكبر: «وقد ورد فى العسلم الإلهــى النسبوى اتصاف الحتى بالرضا و الغضب و بالصفات...» لعلّه مفيد فى المقام فإن شئت فراجع.

ص ٧٥ ــ س ١٠. قولـــه: «هــد اســتوثقها واحتج بها بعض مشاتخنا الإمامية ـــره ـــ...». ذلــك الـبعض هـــو ابوجعفر محمدبن يعقوب الكليني ـــره ـــكما أفاده المصنف في تعليقة منه على الأسفار في المقام.

ص ٧٥ سس ٢١، قوله: «بالقياس اليه» اي بالقياس الى العلم.

ص ٧٥ ـ س ٢۴. قوله: «ومنها أن الله تعالى...» أى ومن الشكوك أنَّ الله الخ.

ص ٧٥ ــ س ٣١. قولـــه: «الموحّــدون المعتــنون...» المعتــنون من الاعتناء، و المعثّون كما فيالطبعة الأولى الرحليّه مصحفّة جدّاً.

ص ٧٧ ـ س ٨، قولــه: «كما أن العملم العقبلي البسيط فيننا...» أى العلم الإجمالي.

ص ۷۶ ــ س ۱۲، قوله: «عين حضورها عنده فيه» أى في الخارج.

ص ٧٧ ـ س ١٧٣. قولـــه: «بالرابطة العلمية التي لها معه تعالى» اى بالرابطة العلمــية الــتى لذوات الممكنات معه تعالى؛ والرابطة العلمية التي لها معه تعالى هى عين الرابطة الوجودية لأن علمه تعالى ليس مغائراً لوجوده.

ص ٧٧ ـ س ١٧. قوله: «كما في حصول مراتب الأعداد والكثرات من الوحدة» اى من الوحدة العددية. وقوله: «ومنها أن البارى...» أى و من الشكوك أن البارى الخ.

ص ۷۶ ــ س ۱۹، قولـــه: «بــل قدم كلّ حادث...» و ذلك لقدم شروطه و ما يتوقف عليه علىالفرض والحـال أن أهل الحق قائلون الخ؛ فالوا و حالية.

ص ٧۶ ـ س ٢٨، قوله: «ومنها أنه تعالى...» أى و من الشكوك أنه تعالى لو كان مريداً الخ.

ص ٧٤ ـ س ٣٠. قولـه: «وعلى الثانى...» الثانى هو أن تكون الإرادة حادثة.

أى و على حدوث الإرادة يلزم التسلسل أوالدور في الإرادات.

ص ٧۶ ــ س ٣٥. قوله: «المتدرج الكون» أى المتحرك بالجوهر.

ص ٧٧ ـ س ١، قوله: «ومنها أن لقائل...» أي ومن الشكوك أن لقائل الخ.

ص ٧٧ ــ س ٢. قوله: «بعينها أولا» ضمير بعينها راجع إلى تلك الإرادة.

ص ٧٧ ــ س ٣. قولــه: «و مع زوالها يلزم...» بيان لقوله أولا، حيث قال فإمّا أن يــبقى تلــك الإرادة بهــد زوال ذلك الحادث بعينها أولا، ومع بقاء تلك الإرادة فإما أن يتعلق الخ. و مع زوالها اى زوال الإرادة يلزم زوال القديم وهو محال الخ.

سيس به يستى ع. و سم روس بى روس المرامه يحرم روس المعدم وسو سان ع.
ص ٧٧ ــ س ٢، قولـــه: «وعلى الثانى احتاجت...» الثانى هو أن تكون ارادته
تعالى حادثــة، حيـث قــال: ومـنها أن لقــائل أن يرجع و يقول إن إرادته تعالى
بإحداث حادث إما أزلية أو حادثة و على الأول الخ و على الثانى احتاجت الخ.
ص ٧٧ ــ س ٨، قوله: «وليس الأمر كذلك...» و ذلك لأن الزمان و الزمانيات
موجودة بوجود ثابت جمعى في عالم فوقها و وعاء يسمّى بالدّهر.

ص ٧٧ ـ س ١٣. قول. و هوسنها أنّ إرادته تعالى... » اى و من الشكوك أن إرادت عسالى بما يجب به الفعل إذلو لم يجب بها لم يوجد بها كما علمت من أن الشسىء مسالم يجب من العلّة لم يوجد؛ ثم أنه أى الفعل بعد تعلق الأرادة لايبقى فى صرافة الإمكان الخ.

ص ٧٧ ــ س ١٥، قولسه: هبـل كنسبة الزوجية إلى الأربعة» أى التي هى من لوازم الماهيّة و متحقّقة معها فيالوجود.

ص ٧٧ ـ س ١٧، قوله: «فبالحقيقة تكون الإرادة...» أى لا الذّات مع الإرادة. ص ٧٧ ـ س ١٩، قوله: «مع هويات المكنات» أى مع الأعيان الثابتة.

ص ۷۷ ــ س ۲۷، قولـــه: «لم يتخصّـص بهـــا مخلــوق...» أى لم يتخصّص بها مخلوق عن مخلوق معنى بل استوى مع كل شيء علماً و رحمةً.

ص ۷۷ ــ س ۲۹. قوله: «ومنها أنه قد وقع...» أى و من الشكوك انه قد وقع لخ. ص ۷۷ ـ س ۳۲. قولـه: «شیخنا و استادنا...» یعنی به المیر محمدباقر الداماد. و قوله: «قدیراد بها الحاصل...» أی الحاصل بالمصدر الخ.

ص ۷۷ ــ س ۳۵. قولـــه: «وانمــا هى عين ذاته...» أى وانما عالميته تعالى هى عمين ذاته المقدّسة. فالعلم بمعنى العالمية والإحاطة الشهودية عين ذاته تعالى و هو قديم. و بمعنى المعلوميّة والمشهود المحاط عين هذه الممكنات و هود حادث.

ص ۷۸ ـ س ۱، قوله: «يمعنى مراديتهاله تعالى...» و هذا معنى حدوث الإرادة. قــال بعضـهم «: و فى المقــام سرّ عظيم آخر من الأسرار المكنونة الإلهيّة المختصّ ادراكــه بالأولــياء العظمــاء الراسخين و هو وحدة الوجود و وحدة الموجود و قد حقق بالبرهان فى مباحث الفلسفة الأولى» و قد أجادو أفاد.

واقول أنا أيضاً: الأمر الأهم في المعارف الإلهيّة \_ كما أشرنا إليه غير مرة \_ هو التوجّه إلى التوحيد الصمدى، ومن أسمائه سبحانه في اوّل سورة الحديد من القرآن المحكيم: هـوالأول والآخر والظاهر والباطن. و في أول دعاء مشلول: يا بعيد يا قريب. و من كمامات الإمام سيّد الشهداء الحسين بن على \_ع \_ في دعاء يوم عرفة: كيف يستدل عليك با هو في وجوده مفتقراليك أيكون لفيرك من الظهرو ما ليس لمك حتى يكون هوالمظهر لك متى غبت حتى تحتاج إلى دليل يدل عليك و متى بعمدت حتى تكون الآشار هي التي توصل اليك الخ: وكثير من الآيات و الروايات في المقام. واعلم أن سلطان هذا البحث الأعلى والمطلب الأسنى يطلب في عدة مواضع من الفتوحات المكيّة و فصوص الحكم منها ما في الفص الإلياسي (ط المناف كلمات و شرحها و بيانها يوجب الإسهاب.

ص ٧٨ ـ س ٩، قوله: «وهذه الإرادة في الإنسان من قوءً...» كلمة من نشئية؛ و ضمير هـ ي في قولــه: «وهي العقل العملي» راجع الى قوة، و ضمير في غيره راجم الى الانسان.

ص ۷۸ ـ س ۱۳ قولسه: «لأنه نهاية المآرب...» اى هنو سنجانه نهاية

الحاجــات و قــيّـوم ماســواه وهو الواجب الحيّ القيّوم فكيف يتصوّر كون الواجب الحيّ القيوم قاصداً لشيء عادماً له؟!

ص ٧٨ ـ س ١٩، قوله: «فلو كان له ارادة زائدة...» اعلم أن ارادته تعالى للأشياء عين علمه بها و هما عين ذاته. ولا تكن غافلاً عن التوحيد الصمدى. وقد تقدّم فى الفصل الأول من الموقف الثالث و فى الفصل السابع من هذا الموقف أنّ إرادته تعالى للأشياء عين علمه بها و هما عين ذاته.

ص ۷۸ ــ س ۲۳. قولـــه: «ولا هـــة ولا تفكر...» اى ولا هــة من شىء إلى شـــىء ولا تفكّــر ولا كيف لذلك اشارة إلى قوله يقول لــه كن فيكون أى لاكيف لقوله كن فيكون كما أنه لا كيف له تعالى.

ص ٧٨ ـ س ٢، قولــه: «قد علمت أن كلاً منها...» اى قد علمت أن كلاً من الهويّـات الوجودية الـتى للممكنات مستصحب للأعدام والنقائص فلها أى لتلك الهويات الوجودية التى للمكنات تجاويف بحسب تلك الأعدام و النقائص الخ.

ص ٧٩ ـ س ١٢. قولسه: «وأسا المنقول من غيرهم...» أى و أما المنقول من غير المسيخ المسيخ الموعلى في غير أمنته عليهم السلام من أهل العلم والتوحيد فلقد قال الشيخ الموعلى في تعليقاته على الشيخ الخ فراجع التعليقات ط مصر ـ ص ١٤. قوله: «فليس يريد هذه الموجودات» فعل يريد قد سقط في الطبع الأول الحجرى من الأسفار. تحقيق الشيخ في الإرادة من أن كونه تعالى عالماً و مريداً أمر واحد وأن ماسواه كلّهم من لوازم ذاته بمعني شئون ذاته و تجليّاته و اطوار ظهوراته.

ص ۷۹ ــ س ۱۳، قولـــه: «فلـيس يريد هذه الموجودات...» أى فليس يريد هذه الموجودات لأنها مرادة لذواتها بل لأجل ذاته.

ص ٧٩ ـ س ١۶، قوله: «والإرادة لاتكون...» أى لأنها صادرة عن ذاتها ولكنّ الإرادة لاتكون إلاّ لشاعر بذاته.

ص ۷۹ ـ س ۲۰. قوله: «و بالجملة فلوازم ذاته...» اى و بالجملة فلوازم ذاته اعسى المعلومات التي هـى الموجـودات لم يكن يعلمها ثم يرضى بها بل لمّا كان

صدورها عنه عن مقتضى ذاته الخ.

ص ٧٩ ـ س ٢۴. قولمه: «لأنّ الغرض في رضاه...» أى لأن الغرض الزائد على الذات في رضاه الخر.

ص ٧٩ ـ س ٢٨. قولــه: «فى تحصـيل المقصـود» و فىالمطـبوع المذكـور من التعليقات: «فى تحصيل المتصوّر» و قوله: «وقد يكون الارتياض غاية» الارتياض ما يقال بالفارسى: «ورزش».

ص ٧٩ ــ س ٣٤. قولـــه: «انه نافع أوصواب: «انه نافع أو جذاب حرّك ذلك الاعـــتقاد والتصـــور القوة الشهوانية مالم يكن هناك مرجّع...» كما فىالتعليقات من الطبع المذكور.

ص ٧٩ ــ س ٣٥. قولـــه: «و بــين حركة القوّة الشهوانية» و فى التعليقات من الطبع المذكور: «و بين حركة القوة الشوقيّة.

ص ٨٠-س ١، قوله: «إذ ليس يحتاج الى شوق الى ما يفعله و طلب لحصوله» والعبارة فى التعليقات من الطبع المذكور هكذا: «إذ ليس يحتاج الى شوق الى ما يعقله و طلب لحصوله» (ص ١٨ ـ س ١٣ من الطبع المذكور)؛ و اختلاف عبارات التعليقات بين ما نقله صاحب الأسفارها هنا و بين ما فى الطبع المذكور كثير جداً. قوله: «فإن فعل الآلات يتبع شوقاً يتقدّمه» أى يتبع شوقاً يتقدّم الشوق فعل الآلات وقوله: «وعلمه بأفضل الوجوه التى يجب أن يكون عليها الموجودات للموجودات» ضمير عليها راجع إلى الوجوه، أى يجب أن يكون عليها الموجودات لا من حيث هو وجود. وقوله: «كانت العناية» اى العلم العنائي.

ص ٨٠ - س ٥، قوله: «والعناية هي...» قد أصاب العبارة تحريف في الطبعة الأولى والصواب: والعناية هي أن يعقل واجب الوجود بذاته أن الانسان كيف يجب أن يكون أعضاؤه، وأن السماء كيف يجب أن تكون حركتها ليكونا فاضلين الخ.

ص ٨٠ ـ س ٩. قوله: «طلب كمال» بعضهم جعل العبارة جواب لو من قوله: 
«لو خلق الخلق...»، و بعضهم جعلها خبر فان الغرض، و فى نسخة «طلب كمالاً.
قولسه: «وانها بعينها علمه» اى بالحضور له تعالى على وجه الكمال لا الصورة والعلم الصورى بل الكمالى والتائي.

ص ٨٠ ـ س ١١. قوله: «وقال ايضاً فى تعليق آخر...» أى قال الشيخ الرئيس فى تعلميق آخـر من تعليقاته (ط مصر ـ ص ١٩): كما أن البارئ الأول اذا تمثل ـ اى عـلم ـ تبع ذلك التمثّل الوجود ـ الخارجى للمعلوم لأنَّ علمه تعالى فعلى ـ كذلك إذا تمثّلنا ـ أى علمنا ـ تبعه الشوق الخ.

ص ٨٠ ـ س ١٧، قوله: «ثم قال و صدور الأشياء عن ذاته تعالى...» اى قال الشيخ الرئيس في التعليقات ـ ص ٢٠ من الطبع المذكور \_

ص ۸۰ ـ س ۲۱. قوله: «فانه یتصوّر بذاته» أی بالعلم الحضوری. وقوله: «و یتصوّر بذاته» ای لذاته تعالی.

ص ٨٠ ـ س ٧٧. قول ـ ه: «وتقع على الفعل المحكم ... » أى تقع الحكمة على الفعل المحكم. وال سبحانه على الفعل المحكم. والحكيم من اسمائه سبحانه كما في عدة آيات من القرآن الحكيم و في كثير من الأدعية المأثورة نظير ما في الفصل الأول من الجوشن الكبير.

ص ۸۱ ــ س ۲. قولــه: «يفرعون على ذلك...» اى يفرعون على ذلك الفرض يعنى اذا كان فى هذا الأمر غرض و مرجّح أذنوا به و إلاّ فلا.

ص ۸۱ ـ س ۲. قولـــه: «ثم ان الجستهدين يفرّعون على ذلك...» اى يفرّعون على ذلك الغرض يعنى إذا كان فى هذا الأمر غرض و مرجّع أذنوا به و إلاّ فلا. ص ۸۱ ـ س ۱۷. قولــه: «وإثباتها فيه» اى اثبات الغاية الزائدة فى فعله المطلق.

ص ۸۱ ــ س ۱۹، قوله: «لفاعله فيه عندهم...» اى عندالحكماء. و قوله: «كما فى ما فوق الكون» والفرض لهم عندهم هو الاقتداء بالخير الأقصى عزّ اسمه.

ص ۸۲ ـ س ٣. قولــه: «وفيما ذهبت اليه الحكماء يثبت سر التوحيد

فى الوجود...» أى يثبت التوحيد الصمدى على الوجه الوجيه الذى أشرنا إليه غير مرًه. قال الشيخ الاكبر فى أوائل الفصّ الآدمى من فصوص الحكم: فالأمر كلّه منه ـ ذى مـن الحق ـ ابتداؤه و انتهاؤه (و اليه يرجع الأمر كله ـ القرآن الحكيم، هود ١١ ـ ) كمـا ابـتدأ مـنه. أى إذا كـان القـابل و ما يترتّب عليه من الاستمدادات والكـالات والعلوم و المعارف و غيرها فائضاً من الحق تعالى حاصلاً منه فالأمر أى الشأن بحسب الإيجاد و التكميل كلّه منه ابتداءً و انتهاءً.

والمراد بالأمر المأمور بالوجود بقول «كن» كما قال: إغا أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون \_ يس ٨٣ \_ و كما كان هو أولاً و مبدأ لكل شيء كذلك كان آخراً و مبدأ لكل شيء كذلك كان أخراً و مسرجعاً لكمل شيء، قال تعالى: «واليه يرجع الأمر كلّه» أى ما حصل بالأمر. و هدذا الرّجوع أثما يتحقق عندالقيامة الكبرى بفناء الأفعال والصفات و الدات في أفعال و صفاته و ذاته الموجب لرفع الاثنينية و ظهور حكم الأحديّة» (ج ١ \_ ص ٢٢٣ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص AY ـ س ١٠. قولـه: «قد علمت أن هذا العلم بعينه...» يريد بيان العناية. و راجــع الفصــل الرابع و العشرين من المرحلة السادسة من هذا الكتاب (ج ٢ ـ ص ٣٣٩ من هذا الطبع).

ص ۸۲ ــ س ۱۳، قوله: «وهو ما لا يحتاج اليه فيهما» اى فى وجوده و بقائه. ثم لـنا بعـض اللطـائف و الإشــارات فى المقــام فى تعليقاتنا على الهـكمة المنظومة للمتأله السبزوارى (ج ۵ ــ ص ۲۹۷۹؛ سيّما فى كتابنا الفارسى «*انسان و قرآن»*.

ص AY ـ س ١۴. قوله: «قوله: وأما الجود فهو...» الفصل الخامس من النمط السادس من الاشارات: «أتعرف ما الجود؟ الجود هو إفادة ما ينبغى لا لعوض الخ فراجع. و آخرالفصل الخامس من إلهيات الشفاء في تحقيق معنى الجود (ص ٣٠٢ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

ص AY ـ س ١٩، قولــه: «إلا من جهته» اى لا يحصل الا من جهة واجب الوجود.

ص ۸۲ ــ س ۲۵. قولــــه: «مــن إثــبات الشــركاء لله تعــالى» و ذلــك لقولهم بالاستقلال وليس ما سواه تعالى مستقلًا فى ايجاد فعل فتدبّر.

ص ٨٣ ــ س ٥، قولــه: «يفيض الوجود على المكنات» فعلى هذه الطريقة العبد فاعل قريب.

ص ۸۳ ـ س ۱۳، قوله: «ولا يرضى به» أى ولايرضى به بالذَّات.

ص ٨٣ ــ س ١٤، قوله: «يجمعها حقيقة واحدة إلهية» وهي الفيض المنبسط.

ص ٨٣ ـ س ٢٠. قولــه: «بمـا وجدوه و حصّلوه بالكشف» أى هذه الطائفة الأخـيرة الراسىخون في العلم وجدوه و حصّلوه بالكشف. و سيأتي الفصل الآخر مـن الموقـف العاشـر و هـو آخرالفصـول مـن العلم الإلهى في طريق التوفيق بين الشريعة والحكمة: «فصل في طريق التوفيق بين الشريعة في دوام فيض البارى و حدوت العالم».

ص ٨٣ ـ س ٢٣. قوله: «فهو مع غاية عظمته ينزل بمنازل...» اى ينزل فيضه المذى هـ و شـنون وجـوده الصـمدى قوله سبحانه: «فأينما تولوا فتم وجه الله» (البقرما آيه ١١٥). و في الدعاء المسمّى بدعاء الحزين: «أناجيك يا موجوداً بكلّ مكانٍ لعلّىك تسمع ندائي اكشكول الشيخ البهائي ـ ط نجم الدوله ـ ص ٥٥٠) و إن شـنت فـراجع الكلمة الأربعين من كتابنا «الف كلمة و كلمة»، وكذا الكلمتين من 12 بنا القول القوم المتين من المستف: «فاذا تحقّق هذا المقام طهر أن نسبة الفعل و الإيجاد الى العبد صحيح كنسبة الوجود و السمع والبصر و سائر الحيواس وصفاتها و أفعالها و انفعالاتها من الوجه الذي بعينه ينسب إليه تعالى...».

ص ٨٣ ـ س ٢٣. قولسه: «ظهر أن نسبة الفعل و الإيجاد إلى العبد صحيح...» يجب فى ظهـور الفعـل مـن الخلـق التوجّه إلى الايجاد و الإسناد، والفرق بينهما: فالحول والقوّة من الله سبحانه ايجاداً، والقيام والقعود من العبد اسناداً فيقول: بحول الله و قوّته أقوم وأقعد؛ فتدبّر. ص ٨٣ ـ س ٣٠. قولسه: «وله عواقب الأثنية» الأثنية جمع الثناء، والاثنينية كما في الطبع الرحلي تصحيف.

ص A۴ ـ س ٢، قوله: «فان فعل الحواس...» قد ذكرتا في الكلمة الثلاثين والمنافئة من كتابنا «الف كلمة وكلمة» اثنين والسعين وجهاً آخر في تفسير حديث من عرف نفسه فقد عرف ربّه.

ص ۸۴ ـ س ۴، قولسه: «ولا شبهة في أن المذهب الرابع عظيم الجدوى...» المذهب الأول في موضوع هذا الفصل هو قوله: «فذهب جماعة كالمعتزلة و من يحدو حذوهم...»؛ والمذهب الثاني هو قوله: «و ذهب جماعة أخرى كالأشاعرة و من يحدو حذوهـم...»؛ والمذهب الثالث هو قوله: «و ذهبت طائفة أخرى و هم المحكساء و خواص أصحابنا الإمامية...»؛ والمذهب الرابع هو قوله: «و ذهبت طائفة أخرى و هم الراسخون في العلم و هم أهل الله خاصة.

ص ٨٤ ـ س ١٤، قولــه: «فأنـت أيها الراغب في معرفة الأشياء...» قد تقدّم نحمو هـذا الكلام الكامل في المقام في الفصل التلاثين من المرحلة السادسة في العلة والمعلـول (ج ٢ ـ ص ٣٣٣ من هذا الطبع، و ص ١٩۶ من الجلّد الأول من الطبع الرحلي) فراجع.

ص ۸۴ ــ س ۱۹. قولـــه: «و بذلـك يظهــر سرّ قوله: «و ما رميت إذ رميت ولكن الله رمى». قال العارف الرومى فى اواخر المجلّد الثالث من *المثنوى المعنوى:* 

نسبت اثسبات بسانفی از نخسست گسر بسیانش مسیکنی بسرگو درسست نفی آن یك چیز و اثباتش رواست چیون جهستشد مختلف نسبت دو تا اثباتست و هر دو مثبت است آن تو افكسندی كه بر دست تو بود تو نیفكسندی كه جسق قبوات نمود

زور آدم زاده را حــــــدی بــــود مشت خاك اشکست لشكر كی شود مشت مشت تـست افكندن زماست زين دو نـــبت نــفی و اثباتش رواست

مشت مشت تسست افكندن زماست زين دو نسبت ندفي و انهاتش رواست ص ۸۴ ـ س ۳۰، قوله: «وفي المشهور زيف...» الزيف بكسر الأول و سكون المثانى: زرندارواج. و في صحاح اللغة: زيف: ناروا شدن درم، صلته بعلى يقال زافست عليه الدراهم، تزييف متعد منه. و في منتهى الأرب: زافت الدراهم زيوفاً، و كذا زافت عليه: ناروان شد درمها، و زاف فلان الدراهم ناسره و ناروان گردانيد دراهم را.

ص ۸۴ ـ س ۳۳، قولـ ه: «سيّما القريبة من افق عالم النفس» القريبة صفة لموصوف محذوف و هوالقوة، و تلك القورة القريبة من أفق عالم النفس هي الخيال. ثمّ إن لهذا القمول القمويم في معرفة النفس أعنى كون النفس بعينها في العين قوة باصرة، و في الأذن قوة سامعة، و هكذا الأمر في سائر القوى شأناً عظيماً في معرفة التوحيد الصمدى، فمن عرف نقسه على هذا الوجه الوجيه القويم فقد نال حقيقة التوحيد الصمدى فافهم.

ص ٨٥ ـ س ٧. قول. «حذو القذّة بالقذّة» القذّة بالضم ريش السهم و الجمع قـذذ؛ و حــذو القـذّة بــالقذّة أى كما يقدّر كلّ واحدة من تلك الرياش على قدر صاحبتها و تقطع كذلك، ضرب مثلاً للشيئين يستويان و لا يتفاوتان.

ص ٨٥ ـ س ١٣، قولـ ه: «بل المراد كما مرّت الإشارة والتصريح عليه نفى مطلب لم في فعلـ المطلـق... » قبال بعضهم كما في نسخة مخطوطة عندنا: اوالمراد وقوع المنهى عن السؤال والمنع عن طلب اللّمية عدم وقوع عقولنا في الاضطراب والهلكة لضيق دائرتها و قلة طيرانها إلى جانب ساحة فلسفة الأفعال الإلهية، و هـذا لايسنافي بكون الأفعال الصادرة منه تعالى معلّلة بالأغراض و الحكم المختفية عنده واقعاً و ثبوتاً.

ص ٨٥ ــ س ٣٣. قوله: «ومنها أنه لو كان الكلّ بارادة الله و قضائه...» راجع فى البحــث عــن القضاء و المسائل المتفرّعة عليه القبسات للسبّد الأجلّ الميرداماد (ط امــن الحجرى ــ ص ٣١٣). قوله: «لو كان الكلُّ بارادة الله...» و ذلك لشمول الإرادة.

ص ۸۵ ـ س ۳۰ قولمه: «من حيث هو قضاء الله طاعة...» اى من حيث هو قضاء الله و عملمه تعمالى بالمقضى لامن حيث التميّن طاعة. وقوله: قال استاذنا السميد الاكرم...» يعمنى به الميرداماد فراجع الموضع المذكور من القبسات. وقوله: «ليس هو اعتباراً للمقضى» اى ليس هو اعتباراً للمقضى و الرضاء به.

واعــلم أن هــذا المطلب القمين المتين الرصين في أنَّ الرضا بالقضاء و حكمالله لايقتضى الرضا بالمحكوم به قد أفاده أولاً الشيخ الاكبر محمى الدّين في آخر الفصّ الاَيّــوبي مــن «فصــوص الحكـم»، و بيان هؤلاء الأكابر في القبسات والأسفار و غيرهما ناظر اليه فافهم واغتنم.

قال الشيخ في آخرالفص المذكور: «واعلم أنّ سرّ الله في أيّوب الذي جعله الله عبرة لمنا و كتاباً مسطوراً حالمياً تقرأه هذه الأمّة المحكديّة لتعلم ما فيه فتلحق بصاحبه تشريفاً لها \_ إلى أن قال \_ : فحجب الطائفة نظر هم في أن الشاكى يقدح بالشكوى في الرضا بالقضاء وليس كذلك فانّ الرضا بالقضاء لاتقدح فيه الشكوى إلى الله ولا إلى غيره و إنّما تقدح في الرّضا بالمقضى و نحن ما خوطبنا بالرضا بالمقضى، و الضرّ هوالمقضى ما هو عين القضاء».

وقال الملاً عبدالرّزاق القاسانى فى بيانه: إذا المقضى به أمر يقتضيه عين المقضى و حالــه و استعداده. والقضاء حكم الله بذلك. و هما متغاثران فلايلزم من الرضا بحكم الله الرضا بالمحكوم به فائه مقتضى حقيقة العبد المقضى عليه لامقتضى حكم الله.

وكذلك أفاد العلامة القيصرى في شرح عبارة الشيخ بقوله الرصين: «أى وإنما منع هـذه الطائفة عـن الشـكاية نظرهم في أن من يكون شاكياً لايكون راضياً بالقضاء سواء كانت الشكاية إلى الله أو إلى غيره و ليس كذلك لأن القضاء حكم الله في الأشـياء عـلى حـد علمه بها، و مايقع في الوجود المقضى به الذى \_ أى هو المقضى به الذى \_ أى هو المقضى به الذى \_ أى هو المقضى به الذى \_ ولا شكة أن

الحكم غيرالحكوم بــه والحكوم عليه لكونه نسبة قائمة بهما فلايلزم من الرضا بالحكم الذي هو من طرف الحق الرضا بالمحكوم به، ومن عدم الرضا بالمحكوم به لايلمنزم عسدم الرضبا بالحكم وإئما لزم الرضاء بالقضاء لأن العبد لابدّ أن يرضى بحكــم سيّده. و أمّا المقضى به فهو مقتضى عين العبد سواء رضى بذلك أولم يرض كما قال: من وجد خيراً فليحمد الله و من وجد دون ذلك فلا يلومنّ إلاّ نفسه. ولــو قــال قــائل: المقضى به لازم للقضاء وعدم الرضا باللازم الذي هوالمقضى به يوجـب عـدم الرضـا بملزومه الذي هو القضاء؛ نقول إن القضاء هوالحكم بوجود مقتضيات الأعيان وأحوالها فوجودها لازم للحكم لانفسها».

والعــارف الــرومي ناظــر في المجلَّد الثالث من *الثنوي* إلى ذلك البحث في المقام عن الرضاحيث قال:

> دی سے الی کسرد سائل مرمسرا كفت نكته الرضا بالكفر كفر باز فیرمود او که انبدر هیر قضا نی قضای حسق بسود کفسر و نضاق ور نیم راضی بود آن هم زیان گفتمش این کفر مقضی نی قضاست يس قضا را خواجه از مقضى بدان راضیم بر کفر زان رو که قضاست کفیر از روی قضا خبود کفر نیست کفیر جهلست و قضای کفیر علم زشتى خط زشتى نقاش ئيست قوت نعماش باشد آن كه او

> > للمقضى و الرضاء به.

زانکے عاشق ہود او پر ماجسرا اپس پیمببر گفت و گفت اوست مهر مبر مسلمان را رضا باید رضا گر بدین راضی شوم باشد شقاق پس چه چاره باشدم اندر میان هست أثبار قضا اين كفر راست تا شکالت رفع گردد در زمان نی از آن رو که نیزاع و کفیر ماست حيق را كافير مخبوان ايهن جا مايست همر دو پمك كي باشد آخر خلم و حلم بلکـ از وی زشـت را بنمودنیسـت هم تواند زشت كردن هم نكو ص ۸۵ ـ س ۳۱، قولسه: «لسيس هـ و اعتباراً للمقضى» اى ليس هو اعتباراً ص ۸۵ ــ س ٣٣. قولـــه: «من تلك الحيثية» اى من حيث هو لازم للخيرات الكثيرة.

ص ۸۵ ــ س ۳۵. قولسه: «قد يراد بها...» الضمير المجرور راجع الى القضاء و كذا ضمير أنها و بها.

ص ۸۶ ــ س ۱۲، قولــه: «و تمّا يؤكّد ما ذكرناه» أى ما ذكرناه من الفرق بين القضاء والمقضى.

ص ٨٤ ــ س ١٣، قوله: «لأنَّ صورة الكفر في الذهن» وهو مثل القضاء.

ص ۸۶ ــ س ۲۱. قولـــه: «فكـيف يكــون فعل العبد مقدوراً لـــه» ويثاب أو يعاقب؟.

ص AF \_ س TV، قولــه: «الاشكال الوارد على الكل أن الله لايسئل...» اى سواء كانت الإرادة قديمة أوحادثَنة وقوله: «وقال العلامة الطوسى \_ ره ـ فى تقده...» أى قال فى كتابه نقدالمحصل: لو كان ذلك مبطلاً...، ذلك اشارة إلى قوله آنفاً: «ومنها أن فعل العبد إن علم الله وجوده \_ الى قوله: فكيف يكون فعل العبد مقدوراً».

ص ٨٤ ـ س ٢٧، قوله: «بثبوت الأشياء...» أي بثبوت الأشياء المعدومات.

ص ۸۶ ـ س ۲۷، قوله: «فالحق في الجواب...» اى فالحق في الجواب أن يقال أن علمه تصالى و إن كان سبباً مقتضياً لوجود الفعل من العبد لكنه ... أى لكن علمه تعالى .. أغا اقتضى وجوده ـ اى وجود الفعل من العبد ـ و صدوره المسبوق ـ صفة لوجود الفعل من العبد ـ بقدرة العبد و اختياره لكونها ـ أى لكون قدرة العبد ـ من جملة اسباب الفعل و علله، والوجوب ـ أى وجوب الفعل ـ بالاختيار لاينافي الاختيار ـ اى اختسار العبد و ارادته بل يحققه ـ اى بل يحقق الاختهار الوجوب بالاختيار.

ص ۸۶ ــ س ۳۴. قوله: «فهذه المقدمة هي العمدة في المسئلتين» اي في القدم و الحدوث، والجمبر والقدر. ص ۸۷ ــ س ١٣، قوله: «والأول لايقتضى...» فإنه على هذا ليس ارادات.

ص ۸۷ ــ س ۲۰. قولـــه: «إلاّ لمــن انكشــف...» اســتثناء لقوله لم يتيسّر ولا يتيسّر.

ص ۸۷ ــ س ۲۴. قوله: «وإلاً لزم أن لايكون ارادته تعالى...» وذلك لوضوح عدم مسبوقيتها بإرادة أخرى.

ص ۸۷ ـ س ۷۷. قوله: «وأمّا ذكره في الجواب سيدنا...» راجع القبسات ـ ط امن الحجري ـ ص ۲۱۶).

ص ۸۷ ــ س ۲۹، قولـــه: «واستتم نصاب اجماعه» ای نصاب اجماع الشوق. وقوله: «وکان هوالملتفت اليه» ضمير هو راجع الى الفعل.

ص ۸۷ ـ س ۳۳. قولـ ه: «وهى بأسرها مضمنة...» يعنى يكون المريد للفعل بحيث لوسئل عنه هل تريد الفعل وهل تريد إرادته و هكذا يجيب بقوله نعم، و عند النفصيل فإرادة إرادة الفعل متقدمة بالذات على ارادة نفس الفعل و هكذا في إرادة إرادة الفعل و غيرها من المراتب الملتفت اليها. و قوله: «الشوقية الإرادية» في تلك الحالة الإجماعية الإجمالية المسماة بارادة الفعل واختياره كما في القيسات. وقوله: «والترتب بينها بالتقدم والتأخر» أي والترتب بينها بالتقدم و التأخر بالذات عند التفصيل ليس يصادم الخ.

ص ٨٨ ــ س ٢. قولــــه: «من مراتب نفس الأمر وجهة وحدة فى الواقع» أى بحســب الماهــــة. وقوله: «بتقدمها...» اى بتقدّم أجزاء الحدّ فى ظرف التحليل على الماهــة المحدودة بها.

ص ۸۸ ـ س ۱۰ قوله: «ما قاله المعلّم ابونصر الفارابي في الفصوص...» وهوالفص ً الحادى والستون من فصوصه في الحكمة، وإن شنت فراجع شرحنا عليه وهدو شرح فارسى موسوم به «صوص الحكم بر فصوص الحكم» ـ ص ۴۳۶ ـ . قوله: «فيكون مجبولاً على ذلك الاختيار» و في بعض النسخ: «فيكون محمولا على ذلك الاختيار» و في الفنّ...» ـ قال في

الفصل ١٥ مـن الفن التالث من طبيعيات الشفاء ج ١ ــ ص ٢٢٥ بتصحيحنا. و قولــه: «فقد فرّغ من ايضاح هذا...» أى فى الهيّات الشفاء. وقوله: «وقال فى اول عاشرة إلهيّات الشفاء...» أى فى أوّل المقالة العاشرة منها ــ ص ٣٧٩ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۸۸ ـ س ۲۷، قوله: «ما ترددت في شيء أنا فاعله...» ذيل الحديث بعد قوله «عبدى المؤمن»: يكره الموت واكره مسائنه. وقوله: «إلا أن استاذنا ذكر وجها قريباً...» يعنى باستاذه الميرداماد الحسيني، راجع كتاب قبساته (ط ۱ من الحجرى \_ ص ۳۱۳). و حديث التردد مذكور في «الأحاديث القدسيّة» للشيخ الحبر العاملي \_ ط ببشي ( \_ ص ۲۵۸ و ص ۲۸۲ و ص ۲۸۵)؛ و كذا في مسند الحديث حنيل (ج ۶ \_ ص ۲۵۶)؛ و كذا في الباب ۲۸ من كتاب الرقاق من احمدين حنيل (ج ۶ \_ ص ۲۵۶)؛ و كذا في الباب ۲۸ من كتاب الرقاق من محمد البخاري (ط هند \_ ج ۲ \_ ص ۹۶۳). ثمّ للشيخ الاكبر محيى الدين في بيان حديث التردد كلام عرفاني في الفص المحمدي من قصوص الحكم (ص ۴۷۵ من الطبع الحجري من شرح العلامة القيصري عليه) وإن شئت فراجعه بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

ص ٨٨ ـ س ٣٥، قوله: «والذى سنح لهذا الراقم...» أقول: هذا التحقيق فى الستردد أى إرجاعه إلى الستجد بمسناه الأسنى قد أشار اليه الشيخ الاكبر محيى الديسن العربي فى السباب السادس عشر و ثلاثمائة من كتابه المستى با لفتوحات المكية، و سيأتى التقاط كلامه فى الفصل الذى هو قبل الفصل الأخير من الموقف السابع. ثم إن للمصنف فى شرحه على اصول كتاب الكافى فى البداء والنسخ أيضاً مطالب انيقة دقيقة وإن شئت فراجعه.

واعلم ان النكتة السادسة عشرة من كتابنا همزار و يك نكته» اى الف نكتة و نكــــة، فى ذكــر مـــــــاخذ حديــــت التردّد من الجوامع الروائية والإشارة إلى مواضع شرحها و بيانها فإن شئت فراجعها.

ص ٨٩ ـ س ٣. قولــه: «أو بحسب واسطة وجود امر...» أى كيفيته المسماة

۳۰۶ مستحصون المالية والمجلد المحلد المح

عـند القـوم بالإمكـان الاستعدادي. وقوله «فكل جزء» مبتدء، خبره قوله الآتي: «إمكان للجزء اللاحق به منها.»

ص AA ـ س ٧. قولمه: «لما تقرّر أن وجود الأشياء...» اى لما تقرّر أن وجود الأشياء...» اى لما تقرّر أن وجود الأشياء ـ من حيث قيامها ـ الواقعة فى هذا العالم من مراتب علمه تعالى التفصيلى فهى علوم له تعالى بوجه ـ أى من حيث الوجود ـ و معلومات له بوجه ـ اى من حيث التعيّنات ـ فكل منها بما هو علم تردّد فى العلم ـ اى تجدّد فى الوجود الذى هو عين العلم التفصيلى له تعالى

ص ۸۹ ـ س ۱۱، قولـــه: «للطبايع و الصور عن موادّها» فيفنى دائماً ثم يعاد بافاضــته تعــالى» والعــبارة بعدها كاملةً هكذا: «فكما ينتزع العقل بقوّته الفكرية صورة شيء عن مادّتها الخ.

ص ٨٩ ـ س ١٣، قولمه: «كما أنها تقع...» عسرض على العبارة في الطبع الرحلي سقط و كاملها هكذا: «وهذه الاستحالات و التلوكات كما أنها تقع في عالم المنوس المنطبعة السماوية»

ص ٨٩ ـ س ١٩، قوله: «كأم الكتاب» و هو لوح محفوظ من التغير و المحو.
ص ٨٩ ـ س ١٨، قوله: «عن وصمة الظن...» الوصمة العيب. وقوله: «قال
التسيخ ابونصر في رسالة القصوص...» قال في الغص السادس عشر من فصوصه: و ان
ششت فراجع شرحنا القارسي عليه الموسوم به هصوص الحكم بر فصوص الحكم»
ص ٧٧. و قوله: «أطَلَّت الكلية» أي الأحدية والقلم، أما الأحدية فعلى سبيل
الفاعلية، وأما القلم فعلى سبيل الإعداد. وقوله: «متناهياً إلى يوم القيامة» يوم
نطوى السماه.

ص ٨٩ ـ س ٢٢، قولسه: «وقبال أيضاً: لحظيت الأحدية نفسها...» أى قال المعلم الثانى ابونصر الفارابي فى رسالة الفصوص...» قال فى الفص الثامن عشر من فصوصه فراجع شرحنا المذكور عليه \_ ص ٨١ \_ . وقوله: «فلزم العلم التانى...» و ذلك لأن القدرة لها اضافة. وقوله: «حيث يفشى السدرة ما يغشى» أى ما

يغشى من الأنوار و التجليّات.

ص ۸۹ ـ س ۲۴، قولسه: «في تصحيح القول بنسبة التردد...» قد ذكرنا عدة مصادر و مواضع في نقبل حديث التردد و شرحه في النكتة السادسة عشرة من كتابنا «الف نكتة و نكته» ـ هزار و يك نكتة ـ ينبغي نقلها في المقام و هي مايلي: «نكته ۱۶؛ حديث شريف تردد در جوامع فريقين مروى است: جناب شيخ حبر عاملي ـ رحمه الله تعالى ـ در باب على بن الحسين از كتاب جواهر سنيه (طبع بجبئي ـ ص ۲۵۸) باسنادش از آنجناب روايت كرده است عن أبي عبدالله ـ عليه السلام ـ قال: قال على بن الحسين عليه السلام قال الله عزوجل: ما ترددت في شميه أنا فاعله ترددي عن قبض روح المؤمن يكره الموت واكره مسائته فإذا في شميه أنا فاعله ترددي عن قبض روح المؤمن يكره الموت واكره مسائته فإذا مضره أجله الدي لا تأخير فيه بعثت اليه بريحانتين من الجئة تسمّى إحديهما المسخية، والأخرى المنسية، فأما المسخية فتسخيه عن ماله، و أما المنسية فتنسيه أم الدنيا.

و نميز در باب أبى عبدالله جعفرين محمدالصادق \_ عليه السلام \_ فرموده است (ص ۲۸۲): و روى النسيخ فى مصباح المتهجّد حيث أورد من الأدعية التى تقال بعد كلّ فريضة: اللهم صلَّ على محمد و آل محمد اللهم إن الصادق عليه السلام قال إنك قد قلت: ما تردّدت فى شيء أنا فاعله كتردّدى فى قبض روح عبدى المؤمن يكره الموت وأكره مسائته، ثم ذكر الدهاء.

و نيز در همين باب (ص ٢٨٥) بإسنادش روايت كرده است عن أبي حمزة الشمالي قال حميت أبا عبدالله عليه السلام يقول: قال الله تعالى ما ترددت في شيء أنا فاعله كترددي عن المؤمن فاتي أحب تقائه و يكره الموت فازويه عنه، ولو لم يكن في الأرض الا مؤمن واحد لا كتفيت به عن جميع خلقي و لجعلت له من ايمانه أنساً لا يحتاج معه إلى أحد».

و نيز بعد از همين حديث باسنادش روايت كرده است عن محمدبن على الحملبي قسال قال ابو عبدالله عليه السلام: قال الله ليأذن متى بحرب مستذل عبدى المؤمن و ماترددت عن شمئ كمترددى فى مموت المؤمن إلى لأحبّ لقائه ويكره الموت فأصرفه عنه و إله ليدعونى فى أمر فاستجيب لمه لما هو خير لمه، ولو لم يكن فى الأرض إلا مؤمن واحد لاكتفيت به عن جميع خلقى و لجملت له من ايمانه أنساً لا يستوحش فيه إلى أحد.

و در مسند احمدبن حنبل (ج ۶ ـ ص ۲۵۶) باسنادش روایت کرده است از عبدالواحد مولی عروة عن عائشة قالت قال رسول الله ـ ص ـ قال الله عزّوجلً من أذلً لى ولیّاً فقداستجلّ محاربتی، و ما تقرّب إلى عبدی بمثل أداء الفرض. و ما یزال العبید یتقرّب إلى بالتوافل حتی أحبّه، ما تردّدت عن شیء أنا فاعله تردّدی عن وفاته لأنه یکره الموت وأکره مسائته.

و در باب ٣٨ كتاب رقاق صحيح بخارى (ج ٢ ـ ط هند ـ ص ٩٤٣) باسنادش عن عطاء عن ابي هريرة قال قال رسول الله ـ ص ـ : إن الله قال من عادى لى ولياً فقد آذنته بالحرب، و ما تقرّب إلى عبدى بشيء أحب إلى مما افترضت عليه، ولايزال عبدى يتقرّب إلى بالنوافل حتى أحببته فكنت سمعه الذي يسمع به، و بصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، و رجله التي يمشى بها، و إن سألنى لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذته، و ما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن يكره الموت و أنا أكره مساءته.

در بیان حدیث تردد سخن بسیار به میان آوردند که بسیاری از آنها. سطحی و ساحل پیمایی است. مرحوم میرداماد در قبس عاشر قبسات ـ چاپ سنگی، ص ۳۱۳ ـ بیانی حکیمانه دارد.

و شیخ اکبر محیی الدین عربی در اول فص محمدی فصوص الحکم تفسیری عارفانه دارد و صدرالمتألمین در آخر فصل دوازدهم و فصل سیزدهم موقف چهارم الحمیات اسفار (ط ۱ چهاب سنگی ـ ص ۹۰ و (۹۱) بر مبنای حکمت متعالمیه شرحی محققانه دارد که ریشه آن باز از باب سیصد و شانزدهم فتوحات مکیه است؛ بیان میر در همین فصل مذکور اسفار نیز نقل شده است».

ص ٨٩ سس ٢٧، قوله: «وهم عالمالأمر» الضمير راجع الى السابقين المقرّبين. ص ٩٠ ـ س ١١، قولسه: «وقلوبهسا» أى قلوبهسا الستى فى صدورها؛ ثم فسّر الصدور والقلوب بقوله: أى طبايعها و نفوسها.

ص ٩١ ــ س ٢١. قوله: «من وجود جوهر نفسانى فى عالم السماوات...» فهو بمنزلة النفس الأعظم لهذا العالم الكبير.

ص ٩١ ـ س ٣٣. قولـه: «وإعانة من أشعة الجواهر العقلية» المراد بها العقول المجرّدة الفعّالة.

ص ٩١ ـس ٨٧، قوله: «وأما الجوهر النفساني» الذي هو نفس العالم الكبير.

ص ٩١ ـ س ٢٩، قولسه: «فماورد فى كلام الشيخ فى التعليقات...» التعليقات من طبع مصر، ص ۴٧. وقوله: «والمعلول لايفعل فى العلَّة» و كذا العلَّة لاتنفعل من المعلول. وقوله: «وانما سبب الدعاء من هناك أيضاً» أى من اللوح المحفوظ.

ص ۹۱ ــ س ۳۳. قولـه: «فما الحاجة الى تكلف الطلب فيه...»كما قيل: من گروهى ميشناسم ز اولياء /كه دهانشان بسته باشد از دعاء.

ص 47 ـ س ۴، قوله: «وقال الشيخ في تعليقاته...» هذه التعليقات كلّها منقولة من القبسات عن الشيخ الرئيس (ص ٢٠١ ـ من الطبع الأول المجرى) حيث قال: و ميض قال الشريك في التعليقات: سبب اجابة الدعاء الخ. والتوافي التوافق و التعسادف. وقوله: «و موافاته لذلك الدعاء» أي و موافاة وجود ذلك من دون الدعاء لذلك الدعاء.

ص ٩٧ ـ س ٧، قولسه: «و موافاته لذلك» «لى و موافاة وجود ذلك الشيء للدعاء. و قولسه: «يكون سببه من هناك» أى من القضا و القدر. وقوله: «وربما يكون أحدهما أى الثاني بواسطة الحر» اى وربما يكون أحدهما أى الثاني بواسطة طلب أخسر كسن دعمى لاستجابة دعاء منه أو من غيره. وقوله: «وربما لاتكون الغاية بحسب مراده نافعة فى النظام بالأحسن فلذلك لايصح استجابة دعائه.

ص ٩٣ مس ١١، قولسه: «وقسال ايضاً والسنفس الزكية...» هذا توجيه آخر لاستجابة الدعموات وقوله: «قد تفيض عليها من الأول قوءً...» المراد من الأول هوالحق جلً اسمه.

ص ۹۲ ــ س ۱۲. قوله: «فتغيّر أبداننا...»كما يقف شعرك و يقشعرّ بدنك عند استشـــعارك جانــب الله و جـــبروته و ملكوته. و تتغير ذاتقتك عند تخيّلك الحلّ و الحــموضة و كذا ساير أعضائك عند تذكرك ما يناسب أعضائك.

ص ٩٢ ـ س ٩٥، قوله: «وقال ايضاً كل دعاء...» قاله في التعليقات ص ١٥١ من الطبع المذكور. وقوله: «يدعو على انسان بالبوار» اى يدعو عليه بالهلاك والموت. وقوله: «يجب أن يكون صحيحاً» اى يجب في النظام الأحسن أن يكون صحيحاً الج.

ص ۹۲ ــ س ۱۸، قولـه: «وقولـه من جانب آخر...» هذا من كلام الشيخ فى التعليقات.

ص ٩٢ ــ س ٢٠. قوله: «وقال ايضاً الأول تعالى...» اى وقال الشيخ أيضاً فى التعليقات ــ ص ١٥٢ من الطبع المذكور ــ

ص ٩٢ ـ س ٢٧، قولـه: «و بالحقيقة فإند...» عبارة الكتاب مضطربة وهى فى التعليقات هكذا: فإنّه علّة كل معلوم و سبب لأنه عَلِم كل شيء. وقوله: هوالسبب فى دعاء الداعى؛ و فى التعليقات: و سبب للذاعى.

ص ٩٢ ـ س ٢٧، قوله: «مقدّر بهيئته و شكله...» كما عند الإشراقيين.

ص ٩٧ ــ س ١٨، قولسه: «و قد بيّنه الشيخ في سائر كتبه كالشفاء...» بيّنه في الفصل الأول من المقالة العاشرة من الهيّات الشفاء.

ص ٩٢ ـ س ٣٠. قولمه: «تتوافى» الضمير فى افعال تتوافى و تتأدى و توجب راجع الى اسمباب سماوية. والضمير المجرور فى اليها. و المنصوب فى توجيها راجع الى التصمورات و الارادات المستجددة. وقولسمه: الغير الراهنة أى الغير الثابتة يقال رهن أى دام و ثبت، و فى المصباح رهن الشيء يرهن رهوناً ثبت. ص ٩٢ ـ س ٣٣، قولـــه: «قــال قــد اتضح لك...» أى قال الشيخ فى الفصل الأول مــن المقالــة العاشــرة مــن إلهـيات الشفاء (ص ۴۸۱ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۹۳ ــ س ۲. قولــه: «وإلا للزمت الإرادة» الذاتى لا يتخلّف. و قوله: «إن كاننت راهنة» أى إن كانت ثابتة دائمة.

ص ٩٣ ــ س ٥ قولـــه: «وإذا علمــت...» العببارة كاملةً هكذا: و اذا علمت الأوائــل بما هي أوائل وهيئة انجرارها الى الثوانى علمت الثوانى ضرورة فمن هذه الاشياء الخ.

ص ٩٣ ــ س ۶. قولـــه: «أمــا مافوقهــا...» أى و أمــا مافوقهــا من العقول و المفارقات فعلمها بالجزئيات على نحو كلّى. وقوله: «التصوّرات التى لتلك العلل...» اى للنفوس الجمرّدة الفلكيّة.

ص ٩٣ ـ س ٩، قوله: «أقوى من تلك التصورات» أى التصورات التى لتلك العلى التلك أي التصورات التى لتلك العلى أي لللنقوس المجردة الفلكيّة. وقوله: «بل عن تأثير» اى بل ولا عن تأثير بوجه مًا لهذه الأمور الارضية فى الأمور السماوية اى فى نقوسها. و إن شئت قلت فى بيان بل عن تأثير: أى بل عن سبب نقسانى فى السماء باعتبار تأثير أحوال الأمور الأرضية فى الأمور السماوية.

ص ٩٣ ـ س ١٢، قولـــه: «أو وجــود علَّة طبيعية ارضية» اى طبيعة أرضيَّة تصدّ المطلوب.

ص ٩٣ ـ س ١٣، قولسه: «لوجه كون الخير فيه» أى لأجل كون الخير فيه. وقولسه: «من تصورًات النّاس» كلمة من بيائيّة؛ و ذلك كتصور الانسان أشياء لاتلائهم طبعه و هي أى تلبك الأشياء تورث الفضب فتحدث الحرارة من دون وجود مسخّن خارجي.

ص ٩٣ ــ س ١٥. قوله: «ضدّ ما يوجبه المبرد...» ما يوجبه المبرد هوالبرودة. و ضــدّه الحرارة. وقوله: «يقسر المبرد» اى يزيل. والمغضب اسم فاعل من أغضب منصوب مفعول لقولم تصورنا، والسبب منصوب مفعول لفعل يقسر. وقوله: «فيكون أصناف هذا القسم» أى اصناف هذا القسم الذى فيه شركة ما مع الأحوال الأرضيّة يكون أصنافاً ثلاثة إما إحالات لأمور طبيعيّة أو إلهامات أو مختلفة منهما. وقوله: «إلى استدعاء هذه القوّة» أى القوّة التي هي المبدأ على الوجه التالث.

ص ۹۳ ــ س ۱۹. قولسه: «مزجرة عن الشرّ» أى مانعة عن الشرّ. وقوله: «و آياته وجود حرماته» اى حدودالله، و هذه الحال معقولة عندالمبادى اى فى العناية الأولى.

ص ٩٣ مس ٢٤، قوله: «من هناك» اى من الحق الأول.

ص ٩٣ ـ س ٣٠. قولسه: «كأنه موجب اجتماعات من الأمور البسيطة» أى كأن التقدير موجب اجتماعات من الأمور البسيطة اى النفوس الفلكية. وقوله: «انتهست عبارته» اى عبارة الشيخ الرئيس المنقولة من الفصل الأول من المقالة الماشرة من إلهسيات الشفاء التى تقلناها من قولنا و قد بين الشيخ في سائر كتبه كالشفاء إلى هنا.

ص ٩٣ ـ س ٣٧، قوله: «وإن كان المذكور من كلماته...» أقول: الشيخ لم يتحاش عن ذلك ولا ينكر نظائر تلك الحكايات و المشاهدات بل يثبتها مبرهناً كما يدلك عليها النمط العاشر من إشاراته في أسرارالآيات؛ و ما يشعر كلماته السامية من التحاشى بل مراده إنهاء التأثير الى المبادى العالية بل الى مبدء المبادى.

ثم انكــار الشيخ القول بالمثل لاينافي قوله بتحقّق كل ما في الداني في العالى بل مسفوراته سيّما سابع اشاراته مشحونة بذلك.

على أن الشيخ لم يذهب إلى أن علوم الواجب أعراض لازمة قائمة به. بل كما حقّقه هو ـ أعنى صاحب الأسفار قدّس سرّه ـ فى الفصل المعقود فى تحقيق الحق فى هذاالمقمام (الفصل الثامن من الموقف الثالث من هذا المجلد فى الإلهيات)؛ وما أفاده فى جواب الشيخ الإشراقى فى الفصل المعقود فى حال القول بارتسام صور الأشياء فى ذاتــه تعالى حيث نقل كلام بهمنيار من التحصيل. المراد بالقيام مطلق الاتصاف و مطلق المعروضيّة والمحلوقية. والكازم ليس بمعناه المصطلح فى الميزان.

ص ٩۴ ـ س ۴، قولسه: «الى إثبات تلك الصور المفارقة» الصور المفارقة هى المسئل الأفلاطونسية. ولمنا رسالتان بالفارسسية إحديهما فى اثبات عالم المثال والمثل إخريهما فى اثبات عالم المثل، و قد طبعتا غير مرة، واستوفينا مسائل المثال والمثل فيهما فى عدة فصول.

ص ٩٩ ـ س ٤، قولسه: «حذو القذّ بالقذّ» أى حذو السهم بالسهم. و فى القاموس القُذّة ريش السهم. و فى منتهى الأرب: قُذّة بالضم پرتير قذذ كصرد جمع. ص ٩٤ ـ س ٧، قوله: «لانكاره اتحاد العاقل البسيط بجميع المعقولات...» قد

ص ٢٧ ـ س ٧، فوك: «لا نحاره اعاد العافل البسيط بجميع المعمولا ت...» فد نقلمنا في عدة مواضع من كتابنا الفارسي الموسوم به «دروس اتحاد عاقل بمقول» عبارات الشيخ في ذلك الاتحاد أيضاً؛ و ما اسند اليه المصنف في المقام بإطلاقه لا يخلو من دغدغة. و كتابنا ذلك في الاتحاد قد طبع عدة مرات.

ص ٩۴ ــ س ١٤، قولـه: «والإمكان ضرب من العدم...» أى ضرب من عدم مضاف.

ص ٩٤ مـ س ٢٨، قوله: «فتكون محركة...» اى فتكون الصورة محركة.

ص 40 - س ٢، قوله: «من جهة صدق معانيها عليه» ضمير معانيها راجع إلى الصفات الأوليّة، و ضمير عليه راجع إلى وجود واحد، أى من جهة صدق معانى الصفات الأوليّة، و ضمير عليه راجع الى وجود واحد، وكلّها ترجع إلى اضافة واحدة» يعنى بالإضافة الواحدة القيّوميّة؛ و قد نقدم تفصيل البحث عن ذلك و تحقيقه فى الفصل الأول من الموقف الثانى فى البحث عن صفاته تعالى على وجه العموم و الإطلاق. وقولسه: «تستحق الأسماء الإضافية» اى تستحق تلك الإضافة الواحدة القيّوميّة الأسماء الإضافية الواحدة القيّوميّة على الإضافية كلّها على الإضافية كلّها على الإضافة الواحدة القيّوميّة فكما أن وجوداً واحداً في حمّة أى فى نفسه و ذاته علم

و قــدرة و حــياة فكذلك إضافة ذلك الوجود الى المعجولات عالميّة و خالقيّة الح؛ ثم لاتنس التوحيد الصّمدى.

ص ٩٥ ـ س ۶، قوله: «وشسىء منها لايوجب...» أى و شىء من الصفات الأخرى لايوجب كثرة في ذاته البئة.

ص ٩٥ ـ س ٨. قوله: «ولا إلى الأجزاء القوليّة» اى ولا إلى الأجزاء الحمليّة كالجنس والفصل.

ص ٩٥ ــ س ١٣، قولـــه: «و إذا انتهى في الضعف...» أي و إذا انتهى الوجود في الضعف الخ.

ص ٩٥ ـ س ٢٠. قولــه: «فم إن كونها ذات حياة...» أى فان كون الأجسام ذات حياة أنما يطره على الأجسام بعد كون آخر له يسبق هذا الكون الآخر هذا الكون الحيوانى و ذلك لأن هذه الأجسام الخ.

ص ٩٥ ــ س ٣٢. قولـــه: «بــين المعنى و الهوية...» أى لما لم يعلموا الفرق بين الماهيّة والوجود اختلفوا في أن الحياة في حقّه تعالى الخ.

ص ۹۶ ــ س ۲. قولــــه: «للكــون المذكــور» أى الكــون الــذى يكون مصدر الادراك والفعل، وهو أى الكون المذكور مبدأ لقوة الادراك و قوءً الفعل.

ص ٩٤ ـ س ۶، قولـــه: «تنبيه و أسا الـذى ذكره نصيرالمحققين...» و راجع أيضاً أواسط الفصل السابع من الموقف الثالث من هذا المجلّد فى الإلهمات حيث قال المصــتف: «ومــن القــاد حين فى الإنكار لهذه الصور بعده المحقّق الطوسى فى شرح الإشارات...».

ص ٩٤ ــ س ١١. قولــه: «لا بدلــه في اثبات صفة الحياة له...» اى لابدً له في مقام اثبات صفة الحياة له...» اى لابدً له في مقام اثبات صفة الحياة له. وقوله: «ولا يستدعى عروضها لشىء على ذلك الوجه أن يكــون له استعداد...» ضمير له راجع إلى شىء. و كذلك ضمير له في قوله بعد سطر: «ولا أيضاً يكون مما يستلزم عروضها كذلك له تكثراً...» راجع إليه أى إلى شسىء في قولـــه ولا يستدعى عروضها لشىء؛ و كذلك اشارة إلى قوله على ذلك

الوجمه. وقولمه: «ثم إذا حصّلها على ذلك الوجه» ضمير الفعل راجع الى الحكيم الإلهمى الباحمـث عن صفاته تعالى؛ و ضميره المؤنث راجع الى صفة الحياة. وقوله: «إلاّ أنه واهب العلم» أى إلا أنه جذا المهنى.

ص ٩٤ ـ س ١٥، قول الله تعالى عليه في شرح الحديث التانى من كتابه الله الدين العاملى رضوان الله تعالى عليه في شرح الحديث الثانى من كتابه الأربعين» بعد نبذة من كلماته المفيدة: تبصرة: المراد بمعرفة الله تعالى الإطلاع على نعوته و صفاته الجلالية والجمالية بقدر الطاقة البشرية وأما الاطلاع على حقيقة الذات المقدسة فمنا لامطمع فيه للملائكة المقربين والأنبياء والمرسلين فضلا عن غيرهم، وكفى في ذلك قول سيّد البشر: ما عرفناك حق معرفتك؛ و في الحديث إنّ الله احتجب عن العقول كما احتجب عن الأبصار وأن الملأ الأعلى يطلبونه كما تطلبونه انتم، فلا تلتفت إلى من يزعم أنه قد وصل إلى كنه الحقيقة المقدسة بل أحسث التراب في فيه فقد ضل وغوى وكذب و افترى فإنّ الأمر أرفع وأطهر من أن يستلون بخواطر البشر، و كلما تصوره العالم الراسخ فهو عن حرم الكبرياء بأحسن ما قال شعراً:

آن چه پیش تو غیر ازان ره نیست غایت فهم تست الله نیست بل الصفات التی نتبتها له سبحانه أنما هی حسب أوها منا و قدر أفهامنا فاتا نمئقد اتصافه سبحانه بأشرف طرفی التقیض بالنظر الی عقولنا القاسرة وهو تعالی أرفع و أجل من جمیع ما نصفه به.

وفى كــلام الإسام أبى جعفر محمدبن على الباقر عليهما السلام إشارة إلى هذا المعنى حيث قال: «كلّ ما ميّز تموه بأوها مكم فى أدىّ معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود إليكم و لعلّ النمل الصغار تتوهّم أن ثه تعالى زبانيتين فإن ذلك كمالها، و تتوهّم أن عدمها نقصان لمن لايتصف جما، وهكذا حال العقلاء فيما يصفون الله تعالى به» انتهى كلامه صلوات الله عليه.

قال بعض المحققين هذا كلام دقيق رشيق أنيق صدر من مصدرالتحقيق و مورد التدقيق، والسرّ في ذلك أن التكليف أغا يتوقف على معرفة الله تعالى بحسب الوسع والطاقة وأغا كأفوا أن يعرفوه بالصفات التي ألفوها و شاهدوها فيهم مع سلب النقائص الناشية عن انتسابها إليهم و لمّا كان الإنسان واجباً بغيره عالماً قادراً مريداً حييًا متكلّماً سميعاً بصيراً كلّف بأن يعتقد تلك الصفات في حقّه تعالى مع سلب النقائص الناشئة عن انتسابها إلى الإنسان بأن يعتقد أنه تعالى واجب لذاته لا بغيره، عالم بجميع المعلوصات، قادر على جميع الممكنات، وهكذا في سائر الصفات، ولم يكلّف باعتقاد صفة له تعالى لا يوجد فيه منالها و مناسبها بوجه، ولو كلّف له ما أمكن تعقّله بالحقيقة، وهذا أحد معانى قوله عليه السلام؛ من عرف نفسه فقيد عرف ربّه، «انتهى كلامه» هذا ما اردنا نقله من كتاب الأربعين للعلامة الشيخ بهاء الدين العاملى قدّس سرّه.

ص ۹۶ ـ س ۲۰، قولـــه: «لاخصوصــية لــه بشىء...» ضمير لــه راجع إلى «الذى» في قوله: وأما الذى اشاراليه.

ص ٩٤ ـ س ٢٤، قولـ ه: «قدوردت في شريعتنا الحقة...» الفصل الثانى من فصول شرح العلاّمة القيصرى على فصوص الحكم للشيخ الاكبر محيىالدين في أسمائه وصفاته تعالى مطلوب في المقام، قال في أوائل ذلك الفصل: و من وجه يسرجع التكثّر \_ أي التكثّر في الصفات \_ إلى العلم الذاتي لأن علمه تعالى بذاته لذاته أوجب العملم بكسالات ذاته في مرتبة أحديّته، ثمّ المحبّة الإلحيّة اقتضت ظهورال ذات بكلّ منها على انفرادها متعيّناً في حضرته العلمية ثمّ العينية فحصل التكثر فيها \_ أي في الصفات عنقسم إلى ماله الحيطة التامّة الكلّية \_ كالمحرّ فيها \_ أي في المحيطة مالاً يكون كانت هي أيضاً كالمسلم \_ ، وإلى مالا يكون كذلك في الحيطة \_ كالقدرة \_ وإن كانت هي أيضاً عبيطة بأكثر الانسياء فالأول هي الأمّهات للصفات المسمّاة بالأنمّة السبعة وهي الحياة والعلم والإرادة والقدرة والسمع والبصر والكلام، وسجعه عبارة عن تجلّيه بعلمه المتعلق بحقيقة الكلام الذاتي \_ ظهوره لذاته بذاته \_ في مقام جمع الجمع \_ أي

مرتبة الأحديّـة ــ والأعيانى فى مقامى الجمع ــ الواحديّة ــ والتفصيل ــ العلمى ــ ظاهــراً و باطناً ــ أى ظاهراً من حيث الوجود و باطناً من حيث العلم ــ لابطريق الشهود ــ و بصره عبارة عن تجلّيه و تعلّق علمه بالحقائق على طريق الشهود الخ. (ج ١ ــ ص ۶۶ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ٩٧ ــ س ٩. قوله: «بل حقيقه الإبصار عندنا...» قد أشرنا في تعليقة على أواسط الفصل التالث من الطرف التانى من المسلك الخامس في العقل والمعقول (ج ٣ ــ ص ٥٢٠ مـن هذاالطبع) إلى عدّة مواضع من هذا الكتاب اشارالمصلّف فيها إلى حقيقة الإبصار على مبنى الحكمة المتعالية.

ص ٩٧ ــ س ٢٩. قولسه: «بحركة فائه أى النفس بفتح النون والفاء وهوالهواء الخسارج مسن جوف المتكلم من حيث هو متكلم لا ما هو مبائن لــه اى لا الهواء المبائن له.

ص 9٧ ـ س ٣١، قولسه: هومنازله الثمانية والعشرين في تفس الرحمن...» و تلمك المنازل هي «العقبل و النفس والأفسلاك التسعة والمثال والعناصر الأربعة والمواليد المثلاثة والمقبولات التسع العرضية». و نفس البرحمن من أسامي الصادرالأول، و نسبته إلى جميع كلمات الله سبحانه من العقل الأول إلى الهيولي الأولى الطبيعية كنسبة نفس الانسان مثلاً إلى جميع كلماته الصادرة منه؛ و للصادر الأول أسامي كثيرة والكلمة ٢٥٨ من كتابنا هالف كلمة و كلمة» ناطقة بإحدى و ثمانين اسماً منه أولها التُقس الرحماني و آخرها الجوهر الهيولاني؛ وكذا الكلمة ٢٥٣ من أساميه.

ص ۹۷ ـ س ۳۳، قولـه: «ألـتى لاتبـيد ولا تـنقص» لأنها فى مراتب ذواتها كمالات صرفة و فعليات محضة.

ص ٩٨ ــ س ١. قولـــه: «وايجادها من الضمير...» أى اظهارها كما قال وهو عينالإعلام. وقوله: «لأن الكلام على ثلاثة أقسام...» الكلام الإبداعي و التكويني والتشريعي أى الأمر الإبداعي و التكويني والتشريعي. ص ٩٨ ــ س ٣. قوله: «وأهم منه...» أى أهم من عين الكلام لكونه أى لكون عين الكلام الخ.

ص ٩٨ ـ س ١١، قولـــه: «فــان أسرالله إذا وصل اليهم...» إى الى الملائكة. وقوله: «إشارة لطيفة إلى هذا القسم من الكلام» أى على وجه اللزوم.

ص ٩٨ ــ س ١٨. قولـــه: «تمشيل ان الإنسان...» يريد بيان التطبيق بين العالم الإنساني و العالم الإلهي.

ص ٩٩ ـ س ۴. قولـــه: «اقــول أيضاً و للإشارة الى هذه الضروب الثلاثة...» الــباب الــرابع و التمانون و ثلاثماًة من الفتوحات المكيّة مفيد فى المقام، وإن شنت فراجعه، والله سبحانه فتّاح القلوب و منّاح الغيوب.

ص ٩٩ ـ س ۴، قولسه: «ما كنان لبشير أن يكلّمه الله إلاّ وحياً أومن وراه حجباب...» شبرح القيصرى عبلي الفصّ الداودي من فصوص الحكم في المقام مطلوب قإن شئت فراجعه. (ص ٣٧٠ من الطبع الحجري).

ص ٩٩ ـ س ١١، قول ـ ه : «فصل في الفرق بين الكلام ... » المصنف في هذه الفصول ناظر الى كلمات المحقق الطوسي في الفصل الحادي عشر من «آغاز و انجام» ـ ص ٤٥ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه ـ ؛ وكذا الفاتحة الخامسة من المفتاح الأول من مفاتيح الفيب للمصنف مفيدة في المقام جداً (ط ١ من الطبع الحجري ـ ص ٧ ـ).

ص ٩٩ ـ س ١٧، قولـــه: «المذى همو بــازاء النفس الرحماني...» الذى صفة لــلهواء، في قوله: «أنشأ في الهواء الخارج من جوفه. وقوله: «حيثما تنفّس» حيثما زمانــية. و العـبارة في عــدة نســخ مخطوطة «حيثما تنفّس». وفي بعضها «حسبما تنفّس».

ص ٩٩ ـ س ٢٤، قوله: «فالصور اللفظيّة القائمة بلوح النفس و صحيفة الهواء الحسارج مـن السباطن...» لمَـا كـان النفس علة فاعلية للكتابة، والهواء علّة قابليّة فيصّح أنّ الهواء أيضاً كاتب لأنه من أسباب الكتابة. فقوله: «بلوح النَّفُس» النَّفُس بفستح السنون و الفساء. وقولسه: «إذا نسبت و أضيفت إليه» أى إذا نسبت الصور اللفظية وأضيفت الى لوح النَّفَس بفتحالنون و الفاء.

ص ٩٩ ــ س ٢٩. قولـــه: «وأمّــا إذا إضــيفت إليه...» أى اذا أضيفت الصور اللفظيّة إلى لوح النَّفَس بفتحالنون و الفاء.

ص ٩٩ ــ س ٣٥، قولـــه: «لأن لها وجهاً...» أى لأن للصورالعقلية وجهاً إلى مصّور عقلى و قلم علوى يصوّر فيها أى فى النفس تلك العلوم والصّور، و لها أى للصّور العقلية أيضاً وجه الى قابل الخ.

ص ۱۰۰ ـ س ۶ قولمه: «فصل في وجوه المناسبة بين الكلام و الكتاب...» راجع في البحث عن المقام «كتاب التمهيد في شرح رسالة قواعد التوحيد» لصائن الديمن عملى المتركة» في التمين الأول و الثاني، فقال: «ثم إنّ هيهنا مقدّمة تحتوية عملى فوائمد كثيرة الجدوى ولابد للمستبصرين من الوقوف عليها...» (ص ۱۳۶ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ١٠٠ سس ١٥، قوله: «مسترجعين...» اى قائلين إناقه و إنا إليه راجعون. وقول... «قال بعض المحقّقين» هذا البعض هوالخواجه نصيرالدين الطوسى قال فى الفصل الحادى عشرمن رسالته القيّمة الفارسيّة الموسومة بـ «آغاز و انجام» المعنون بقوله: «در إشاره بطئ آسمانها». و كلام المصنّف مترجم قول المحقق المذكور حيث قال: و مردم تا در تحت زمان و مكاناند الخ فراجع الى تعليقاتنا على ذلك الفصل المذكور منه ـ ص ١٥٣ ـ .

ص ۱۰۰ ـ س ۱۹. قوله: «فاذا قويت بصيرته...» أى إذا قويت بصيرته مثلاً بـالعمل عـلى نحسو مضمون كلام الوصى الإمام على عليهالسلام: «موتوا قبل أن تموتوا.

ص ١٠٠ ــ س ٢٢، قولـــه: «لـيس لهم نصيب فى طىّ السماء...» نعم ما قال العارف الجامى:

بر مراتب سرنگون کرده عببور پایه پایه ز اصل خویش افتاده دور

ص ۱۰۰ ــ س ۲۸، قوله: «وهو مستوى الرحمن» الضمير راجع الى العرش.

ص ۱۰۰ ــ س ۳۴. قوله: «ومن الأعصاب إلى الأوردة» الأوردة جمع الوريد. و فى مــادّة «ورد» من منتهى الأرب فى لفة العرب: وريد كأمير رگ گردن. وهما وريدان. أوردة كأغلمة و ورود جمع.

ص ١٠١ ـ س ۴. قوله: «بل في عقول الملائكة...» اى عقول الملائكة أولاً ثمّ الله وحد المحفوظ المعبّر عنه بالملائكة المدبّرين. قوله: «والالواح السماوية...» اللوح نفس كلّى للعالم فتدبر في الألواح السماوية القابلة للمحو و الإثبات. وقوله: «نجوماً بحسب المصالح والأوقات» أى قسطاً بعد قسط بحسب المصالح والأوقات. والنجم أيضاً وقست معيّن أى وقتاً بعد وقت. وإن شئت قلت نجوماً أى قليلاً.

ص ١٠١ ــ س ١٠١، قولــه: «انّ المُتامَّل منه» ضمير منه راجع الى الانسان اى المتأمل من الانسان الكامل في خلق السماوات الخ.

ص ١٠١ ـ س ١٠١ قولسه: «حتى أنه لو غمض بصره يرى...» غمض البصر على شرائطه المذكورة في موضعها باب من أبواب الرحمة والشهود للسالك الى ارتقائمه الى عالم المثال المتصل و منه إلى عالم المثال المنفصل؛ وغمض البصر نعم المدون الى شمهود المعانى والحقائق في صورها المتناسبة المثاليّة، وقد روى في ذلك عن خماتم النبيّين و سيد المرسلين محمّد حصلى الله عليه وعلى آله في الباب الحمادى و الأربعين من مصباح الشريعة وهو باب غض البصر منه في ذلك حيث قال: «غضّوا أبصاركم تروا العجائب. و رسالتنا الفارسية المطبوعة المسمّاة بالنسان در عرف عرفان» كود في المقام لمن هو اهل لذلك، و كذلك قصيدتي التائيّة

بالعربـيّة المســمّاة بـ «ينــبوع الحــياة» المطبوعة فى ديوانى وهى اربعمأة و خمسة و عشرون بيتاً.

ص ١٠١ ـ س ١٢، قوله: «أمّ من حضور الصورة الخنارجية» وجه الأتميّة حضور تلك الصور بلامادة عندالخيال.

ص ١٠١ ــ س ٣٣. قولـــه: «فصــل فى فائدة انزال الكتب...» الفاتحة السابعة من المفتاح الأول من مفاتيح الغيب للمصنّف ــ قدّس سرّه ــ مطلوبة فى المقام ــ ط ١ من الرحلى الحجرى ــ ص ٩ ــ .

ص ۱۰۲ ــ س ۱۳، قولـــه: «فإذا رجع الى الصحو...» الصحو هوش آمدن و هوشيار شدن.

ص ۱۰۲ ــ س ۱۵. قوله: «فی کیفیّه نزول الکلام...» الفاتحة الثامنة من مفاتیح الغیب للمصنّف ــ قدّه ــ مطلوبة فی المقام ــ (ط ۱ من الرحلی الحجری ــ ص ۱۰).

ص ۱۰۲ ـ س ۲۸، قوله: «عن درن المعاصى» الدرَّن بفتحتين الوسخ. و يقال بالفارسية: ريم و چرك.

ص ۱۰۳ ـ س ۱۶، قوله: «ويشاهد روح القدس في البقظة» اي روح القدس الولوي.

ص ۱۰۳ ـ س ۱۹، قوله: «وهي ذواتهم و عقولهم...» أي عقولهم التفصيلية.

ص ۱۰۳ ـ س ۲۲، قوله: «فهى تشايعها...» أى المشاعر الحسيّة تشايعها و هذه هوالانجذاب.

ص ١٠٣ ـ س ٢٢، قوله: «من الوحسى وحامله...» أي حامل الوحى الى الحس الباطن.

ص ١٠٣ ــ س ٢٧، قولـــه: «فـيكون الموحــى اليه» أى فيكون النبي ــ ص ــ الموحى اليه.

ص ١٠٣ ـ س ٢٩. قولسه: «ثمّ الى الهبواء» أى ثمّ ينحدر الى الهواء الإبصار الفير. ص ١٠٩ ـ س ٢٣، قول ... «إن هذا القرآن أنزل من الحق الى الخلق مع الف حجاب ... » فى كتاب فضل القرآن من الكافى باسناده عن الزهرى قال سمعت على بسن الحسين عليه السلام يقول: «آيات القرآن خزائن، فكلما فتحت خزانة ينبغي لك أن تنظر ما فيها». و ينبغى فى المقام تقديم نبذة من الحقائق التى حررناها فى مفتنح رسالتى القيمة الموسومة بالسحيفة » الزبرجدية فى كلمات سجادية » و هى قد طبعت غير مرة، وجعلت أيضاً الكلمة ٤٩٩ من كتابنا «الف كلمة و كلمة» ـ هزار و يك كلمه ـ ، و هى مايلى: (ص ١٢ ـ ط ١):

الباب الأول باب الدّعوة، قال الله تعالى شأنه فى القرآن الكريم: «قل كل يعمل على ساكلته (الإسراء، ٨٥) ولا يخفى على أولى الألباب أن هذا الحكم الحكيم ضابطة علمية و قاعدة كلّية تشمل الواجب والممكن بلا مراء و ارتياب؛ فإن كلّ أثر يحاكى شأن مؤثّره، فحيث إنّ وجود حقيقة الحقائق أعنى الحق سبحانه غير متناه فآثاره الوجودية غير متناهية أيضاً، كما قال عزّ من قائل فى سورة الكهف (الآيمة ١١١): «قال لو كان البحر مداداً لكلمات ربّى لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّى لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّى ولو جئنا بمثله مدداً».

وكذلك قال تعالى شأنه فى سورة لقمان (الآية ٢٨): «ولو أن ما فىالأرض من شــجرة أقــلام و الـبحر يمدّ من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إنّ الله عزيز حكيم».

وكما أنَّ كنتابه الستكويني غير متناه كذلك كتابه التدويني أعنى القرآن الكريم غير متناه أيضاً؛ لأن ذلك الكتاب أعنى القرآن الحكيم على شاكلة قائله، ففي لغة «جمع» مُن مجمع الطريحي: وفي الحديث «أعطيتُ جوامعُ الكلم» يريدبه. القرآن الكريم، لأنَّ الله جمع بألفاظه اليسيرة المعانى الكثيرة حتى روى عنه أنَّه قال: «ما من حرف من حروف القرآن إلاَّ وله سبعون ألف معنى».

وفى وصيّة الوصى ّــ أعــنى بــه الإمام أميرالمؤمنين عليّاً عليه السلام ــ لابنه محمدبــن الحنفـيّة (رضىالله عنه) كمارواها الصدوق فى كتاب من لايحضره الفقيه. والفيض في الوافي (ج ١٤، ط ١، ص ٤٥):

«وعلسيك بستلاوة (بقراءة ــ خ ل) القرآن والعمل به ولزوم فرائضه و شرائعه و حلالــه و حــرامه وأمره ونهيه والتهجّد به وتلاوته في ليلك و نهارك فإنّه عهدٌ من الله تعـالى إلى خلقه، فهو واجب على كلُّ مسلم أن ينظر فى كلُّ يوم فى عهده ولو خمسين آيةً. واعلم أن درجات الجئة على عدد آيات القرآن. فإذا كان يوم القيامة يمُــال لقــارئ القــرآن: اقــرأ وارق فلايكون في الجنّة بعد النبييّن و الصدّيقين أرفع درجة منه...».

فتدبّر قوله عليهالسلام: «يقال لقارئ القرآن اقرأ وارق» فكأنه عليهالسلام قال لولده: لا تقف على معرفة معنى من معانى آياته. بل إذا فهمت معنى من معانيها و بلفت درجة من درجاتها فارقَ إلى معنى آخر فوق المعنى الأول، والى درجة فوق الدرجة الأولى وهكذا و ذلك لأن القرآن بحر لاينفد؛ وكما أن الحق سبحانه صمد كذلـك كتابه صمد، والصمد هوالذي لاجوف له، وأشرت إلى ذلك المنيع الرفيع في

قصيدتي العائرة المسمّاء ب «ينبوع الحياة»:

هـــوالأوّلُ في آخـــر الآخــريّة هوالصَّمد الحسقُّ أي الكِملَّ وحمدَّهُ وذا الحكم فاق الشمس عند الظهيرة هوالصَّمد الحسق كَدَاكَ كَتَابُهُ كسذاك السنبيُّ الخسائمُ في التُّسبوءُ ﴿ ووالصمد هل كنت من أهل دُرْبة محسسًدُ المسعوثُ حُتْمُ النُّبُوءُ لللهُ كنابُ الله من غير لُبسة

كسيف لا؟ وقد الَّف العالم الجليل ابوالعبَّاس أحمدبن محمَّد وكان معاصر الخواجة نصــيرالدين الطوســى فى عـــلم حروف المعجم كتابه المستطاب الموسوم بـ «الوشى المصون و اللؤلؤالمكنون» بنتهى الى ستمائة علم و ثلاثة و عشرين علماً. على أنه قال في آخر ذلك الكتاب العجاب ما هذا لفظه:

«قال أحمدبن محمَّد مصنِّف هذا الكتاب ــ رحمهالله ــ : و هذا القدر إذ لو مددنا فيه الباع و دلكنا به الطباع لنيّفنا على مائة مجلّدة واكثر من ذلك. ولمولانا التفضّل 

الكـتاب الموســوم بالوشــى المصون و اللؤلؤ المكنون فى معرفة علم الخطّ الذى بين الكــاف والــنون، عشيّة الثلاثاء السابع والعشرين من شهر صغر عام ثمانية وثمانين وستمائة».

بــل صــنّف المحقــق الحنواجــة نصيرالدين الطوسى فى بيان أحكام شكل واحد هندسى مسمّى بالقطّاع (القطّاع الكرى، والقطّاع السطحى) كتاباً. فقد قال فى آخر الشكل الأوّل من المقالة التالثة من تحرير أكرمانا لاء وس:

«وهذا شكل عظيم الغناء وله تفاريع و أشباه. وتفصيل هذه المسائل يحتاج الى كلام أبسط يوجد في مواضعها من الكتب. وهذا الموضع لايحتمل اكثر تما ذكرنا. ولى فيها و في ما يغنى عنها كتاب جامع سمّيته به «كشف القناع عن أسرار الشكل القطاع».

والدعــاوى الهندسيّة الواقعة فيه ــ أى فى الشكل القطاع ــ تنتهى إلى ــ 499/ ٣٩٧ ــ ؛ وقــد أفــادو أجاد نظام الدين اليّسابورى فى شرحه على تحرير الجسطى للمحقّق الطوسى بقوله:

«فانظر فى هذاالشكل الصغير كيف استلزم جميع تلك المسائل؟. و لاتعجب من قولـــه ــ عزّ من قائل ــ: «ولو أن ما فى الأرض من شجرة أقلام والبحر يمدّه من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله» ــ لقمان. ٢٨ ــ.

وكشف القناع قد طبع مرَّةً في باريس مترجماً بالفرنسوية. وأخرى في تركبا.

بىل قال الإمام الوصى اميرالمؤمنين على عليهالسلام: «لوشئت لأوقرت اربعين بعيراً من شرح بسمالله. و قد روى ابن عبّاس عنه \_ عليهالسلام \_ أنه شرح له فى ليلة واحدة من حين أقبل ظلامها إلى حين أسغر صباحها و أطفىء مصباحها فى شرح الباء من بسمالله ولم يتعد إلى السّين، و قال: لوشئت لأوقرت أربعين و قرأ من شرح بسمالله؛ و فى بعض النسخ «بعيراً بدل و قرأ».

كيف لا وقد سمست من بعض أساتذتى \_ رضوانالله عليه \_ أن عبدالكريم الجيلي وكان من اكابر العلماء قد صنّف في شرح كريمة بسمالله الرحمن الرحيم كستاباً بلمخ إلى تسسعة عشسر مجلَّـداً بعــدد حروف البسملة. فما ظنَّك بالذى كان سرّالأنبياء و العالمين أجمعين أعنى به الإمام الوصى علياً عليهالسّلام.

وقد ذكر المفسر الكبير سلطان محمدالجنابذي ـ رضوانالله عليه ـ في تفسيره القويم القيم: «بسيان السمادة في مقامات العبادة» وجود الإعراب والقراءات في الآيات الحمس من أول السورة الثانية من القرآن من «الم» إلى «أولئك هم المفلحون» بلغت تلك الوجود إلى « ١١/۴٨۴/٢٠٥/٧٧٠/٢۴٠ وجهاً، ثم قال:

المفلحون، بلعث اللوجود الشائمة التي لاشذوذ لها ولا ندورولا غلق فيها، وأمّا الوجود وهذه هي الوجود الشائمة التي لاشذوذ لها ولا ندورولا غلق فيها، وأمّا الوجود الضعيفة التي فيها إما ضعف بحسب المعنى أو غلق بحسب اللفظ أو يُورث التباسأ في المعنى ـ و قد رأيت بعض من تعرّض لوجود الإعراب ذكر أكثرها و ترك اكثر هدده الوجود القويسة الشائمة ـ فهى أيضاً كثيرة تركناها، وكذا تركنا الوجود التي فيها شوب تكرار مثل كون الأحوال مترادفة و متداخلة.

وقد ذكرنا هذه الوجوه في الآية الشريفه مع التزامنا في هذاالتفسير الاختصار وعدم الستعرّض لتصريف الكلمات و وجوه الإعراب و القراءات تنبيهاً على سعة وجموه القرآن بحسب اللفظ الدالة على سعة وجوهه بحسب المعنى التي تدلّ على سعة بطون القرآن و تأويله...».

وقال ابوطالب المكنى (المتوفَى ٣٨٤ ها) في قوت القلوب (ط مصر \_ ج ١ \_ ص الله المكنى المجموعة فيه (١٦٩): «أقـل ما قيل في العلوم التي يجويها القرآن من ظواهر المعانى المجموعة فيه أربعـة و عشرون الف علم و تماغأة علم. إذ لكل آية علوم اربعة: ظاهرو باطن و حدد و مطلع. و قد يقال إنه يجوى سبعة و سبعين الف علم و مأتين من علوم؛ إذ لكل كلمة علم و كل علم عن وصف فكل كلمة تقتضى صفة و كل صفة موجبة أفعالاً حسنة و غيرها على معانيها فسبحان الله الفتاح العليم».

ونقــل فــيه عــن ابن مسعود أنه قال: «من أراد علم الأولين والآخرين فليثوِّر القــرآن» (المصــدر ــ ص ١٠٣). و لكتابـنا الفارسى «انســان و قرآن» شأن عظيم فى هــذه المـــائل العرشيّة. و قد قال إمام الملك والملكوت جعفرالصادق ــ عليــــالســـاد «ولله لقـد تجلّـى اللهُ ـ عـزّوجلٌ ـ لخلقه فى كلامه ولكن لايُبصرون» (قوت القلوب لأبى طالب المكّى ـ ط مصر ـ ج ١ ـ ص ١٠٠)؛ ومثله مروى عن الإمام الوصى علـيه علـيهالسلام (عوارف المعارف للسهروردى ـ ط ١ ـ ص ٢٤). ثم اعلم أن رسـالتنا الفارسـية المطـبوعة الموسومة بـ «انسان و قرآن» باب من ابواب الرحمة الرحيميّة فى المقام، والله سبحانه فتّاح القلوب ومتّاح الغيوب.

ص ١٠٥ ـ س ١٠٠ قولسه: «بـل يـرون جمـيع الموجـودات فى تلـك النقطة الواحـدة» يعـنى أنَّ المـراد مـن النقطة هو ذاته تعالى شأنه فإنَّ بسيط الحقيقة أى المنقطة كـلَّ الأشياء كما فى فتوحات الشيخ الاكبر محيىالدين، و فى أوائل مفاتيح الفيب للمصنّف.

وفى اول رسالة «الكهف والرقيم فى شرح بسمالله الرحمن الرحيم» للشيخ عبدالكريم الجيلانى: ورد فى الحبر عن النبى \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم \_ أنه قال: كل ما فى الكتب المنزلة فهو فى القرآن. وكلّ ما فى القرآن فهو فى الفاتحة وكلّ ما فى الفاتحة فهو فى بسمالله الرحمن الرحيم.

و ورد كــلً مــا فى بسمالله الرحمن الرحيم فهو فىالباء، وكلّ ما فى الباء فهو فى الــنقطة الــتى تحت الباء. وقال بعض العارفين: «بسمالله الرحمن الرحيم من العارف بمنزلة كن من الله. إلى أن قال الجـيلى:

واعلم أن النقطة التي تحت الباء أول كلّ سورة من كتاب الله تعالى لأن الحرف مركّب من النقطة ولابد لكلّ سورة من حرف أوّلها، و لكلّ حرف نقطة هي أوله فلـزم من هذا أن النقطة أول كل سورة من كتاب الله تعالى، ولمّا كانت النقطة كما ذكرنا وكانت النسبة بينها و بين الباء تامّة كاملة كان الباء في اول كلّ سورة للزوم البسملة في جميع السورة حتى سورة براءة فان الباء أول حرف فيها فلزم من هذا أن كـلّ القرآن في كل سورة من كتابالله تعالى لما سبق من الحديث أن كلّ القرآن فى الفاتحة وهى في البسملة و هى في الباء و هى في النقطة.

ولنا في المقام اشارات في اثرنا المنظوم بالفارسية المسمّى بــ «دفتر دل» و بعض

الأبيات من الفصل الخامس منه مايلى:

بعه بسمالله البرحمن الرحيم است

بسود هــر دفستر دل در حسد دل

نسدارد فاتحــه حــدو نهايــت

بسود بسمالله ايــن سسوره برتسر

بسود فاتحــه در بسسمالله خويــش

بسود خسود بسسمله در نقطه بــا

ولى ايــن نقطــه كــتى غــود اســت

سراسر آنچه قرآن کسریم است
از ایسن دل تا دل انسان کامل
چه قرآن اندر و باشد بغایت
ز بسسمالهٔ سسورتهای دیگر
که از بسمالهٔ دیگر بود بیش
که نقطه هست اصل کل اشیاه
از آن نقطه که خود عین وجود است
پدید آمد از او هر قشر و لُبی
حن عن هذه المائل العرشیة فی رسالتنا

جمو نقبطه آمد اندر سبر حُبّى يديد آمد از او هـر قــشـر و لَبّى الى آخرالأبيات فراجع. و قد استوفينا البحث عن هذه المسائل العرشية فى رسالتنا الفارسية الموسومة به «انسان و قرآن» ــ ص ١٥١ ــ و إن شئت فراجعها و فى مادة «حرف» من سفينة البحار عن أبى عبدالله عليه السلام قال: علّم رسول الله ــ صلّى الله عليه وآله ــ عليّاً عليه السلام حرفاً يفتح ألف حرف رف منها يفتح ألف حرف.

ص ۱۰۵ ــ س ۱۸. قولـه: «وما حدث فيه...» اى و ما حدث فى عالم الظلمة من مدّ الخ.

ص ١٠٥ ـ س ١٩. قولسه: «بسل هسى عينها» اى الأمر هو اتحاد الادراك و المُــدْرِك والمُــدْرَك، و قــد اســتوفينا البحث عن ذلك فى كتابنا المسمى بــ «دروس اتحاد عاقل بمقول» بالفارسية، و قد طبع عدة مرات.

ص ١٠۶ ـ س ١٥، قوله: «في تحقيق قول النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ : إنّ للقرآن ظهراً و بطناً و حداً و مطلعاً... » المقدّمة الرابعة من التفسير الصافى من طريق العامّة عن النبي \_ ص \_ : ان للقرآن ظهراً و بطناً و حداً و مطلّعاً. و عنه \_ ص \_ : ان القرآن أنزل على سبعة أحرف لكل آية منها ظهر و بطن و لكل حد مطلع. و في رواية و لكل حرف حد و مطلع. و عنه \_ ص \_ : ان للقرآن ظهراً و بطناً و لبطنه إلى سبعة أبطن. وعن أميرالمؤمنين ــ عليهالسلام ــ ما آية إلاّ ولها اربعة معانى ظاهر و باطن و حــدّ و مطلــع فالظاهر التلاوة و الباطن الفهم و الحدّ هو أحكام الحملال والحرام و المقلّع هو مراد الله من العبد بها. انتهى ما أردنا نقله منه.

وفى قبوت القلوب للمكنى \_ ج ١، ص ١٠٧ \_ : فى الحبر عن ابن مسعود \_ ان للمرآن ظهراً و بطناً و حداً و مطلعاً، فنقول: فظهره لأهل العربية، و باطنه لأهل السيقين، و حدة لأهمل الظاهر، و مطلعه لأهل الإشراف و هم العارفون المحبّون، والحمائقون اطلعوا عملى لطف المطلع بعد أن خافوا هول المطلع \_ فكانوا لديه مقربين إذكانوا به شاهدين وأفاد بعضهم بقوله: فظهره ما يفهم بسبق الذهن اليه، و بطلعه بطنه المفهومات اللازمة للمفهوم الأول، وحدة ما ينتهى اليه ادراك الفهوم، و مطلعه ما يدرك على سبيل الكشف والشهود من الأسماء الإلهية و الإشارات الربائية.

و قــال الــنبي ــ ص ــ : يرى الشاهد مالا يرى الغائب فمن حضر شهد، و من شهد وجد، و من وجد وحّد، و من وحّد عزّز؛ و من غاب عمى، و من عمى فقد، و من فقد نسى، و من نسى فقد نسى.

وفى المقدسة السرابعة المذكسورة أيضاً عن الإمام الصادق عليهالسلام أنه قال: كستاب الله عسلى أربعسة أشسياء: العسبارة والإشارة و اللطائف و الحقائق؛ فالعبارة للعوام، والإشارة للخواصّ، واللطائف للأولياء، و الحقائق للأنبياء.

والمطلع: الماتى. يقال: أين مطلع هذا الأمر أى ما تأه، هو موضع الاطلاع من أسراف إلى انحدار، و فى الحديث من هول المطلع شبّه ما أشرف عليه من أمر الآخرة بذلك كما فى صحاح الجوهرى. و فى النهاية الأثيريّة فى ذكرالقرآن لكل حرف حدد و لكل حد مصعد يصعد اليه من معرفة علمه، و المطلع مكان الاطلاع من موضع عالى. أقول: الحديث مذكور فى الكافى مروى عن الإمام المجتبى \_ عليه السلام \_ والمطلع مفاده ما بينه الإمام أمير المؤمنين عليه السلام عمدبن الحنفيّة بقوله: اقرأ وارق، فراجع الوافى، و تعليقاتنا على الفصل الأول من مصباح الأنس لابن الفنارى.

و فى الأحاديث القدسية ان فى جنوف بنى آدم لمضغة و فى المضغة قلباً و فى القلب فنواداً و فى العضفة قلباً و فى القلب فنواداً و فى العنود و أنا الأخفى، الحديث؛ و يستفاد منه أن مقام الأخفى المصدوق للأنانية الأحدية لم يكن داخلاً فى المراتب لأنَّ مرتبة الواحديّة آخر مراتب سير السّالكين فتدبّر.

ص ۱۰۶ ـ س ۲۲، قوله: «منفوضة عنها اللواحق الغريبة» نعم ما أفاد الشيخ الرئيس في الفصل التاسع عشر من النعط التاسع من الإشارات في مقامات العمارفين بقوله الرصين المتين القمين: «العرفان مبتدئ من تفريق و نفض و ترك و رفض…» و قال الخواجه نصيرالدين الطوسى في الشرح: قد جمع الشيخ جميع مقامات العارفين في هذا الفصل ـ إلى أن قال: «والنفض تحريك شئ لتنفصل عنه أشساء مستحقرة بالقياس اليه كالفبار عن الثوب…» فراجع الشرح المذكور على الإشارات بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه.

ص ۱۰۶ ـ س ۲۹، قوله: «هو من خَيْرَهُ عَالَم الأَمْرَ» قال فى منتهى الأَرْب؛ هو خَـنَيْرُ مِـنك او بــه است از تو؛ و اگر اراده تفضيل كنند گويند: فلانُ خِيْرَهَ الناس بالهاء، و فلاتة خَيْرهم بدون الهاء.

ص ١٠۶ حس ٣٢. قولمه: «اعرفوا الله بالله...» حصل هذه المرتبة للإنسان إذا كان فانسياً في جنب نورالله القاهر. وقوله: «والرسول بالرسالة» أي بالعقل الذي يمبر عنه بالرسول الباطن في عالم التكوين. و قوله: «لايمسة إلا المطهّرون» اي الذين طهّروا نفوسهم عن الحبائث المادية و نوروا قلوبهم بالأنوار الإلهيّة.

ص ۱۰۶ ــ س ۳۵. قولسه: «إلى عالم الحنلق والتقدير...» أى و قبل نزوله الى عالم الحنلق و التقدير العيني.

ص ١٠٧ ـ س ١٠، قوله: «طهارتهم عن حدثهم» أى فى عالم المادّة، و قوله: «أو عن إمكانهم و هذه «أو عن إمكانهم و هذه في مرتبة عملمالله سبحانه، و القشير من الإنسان لايفهم (لايدرك ـ نسخة) إلا القشور من القرآن.

ص ۱۰۷ ــ س ۱۱، قولسه: «و أمــا روح القــرآن و سرَّه و لبَّه فلا يدركه إلا أولوالالسباب...» تدبَّس قولمه سبحانه: «و تلك الأمثال نضربها للنَّاس و ما يعقلها إلا الصالمون (سورة العنكبوت ــالآيه ٣۴)؛ و نعم ما قال العارف الرومي في آخر الجلد الثاني من المتنوى المعنوى:

ای برادر قصّه چون پیمانه است معنی اندروی بسان دانه است ننگرد پیمانه را گر گشت نقل دانه معنی بگیرد مرد عقل ص ١٠٧ ــ س ٢١، قوله: «من عند مطاع ثمّ أمين» أي جبرئيل عليهالسلام. ص ١٠٧ ــ س ٢٢، قولسه: «و مصنى المو طـه ويس...»؛ واعلم أن المصنّف ـ قــدّس سرّه ــ قد أفاد في كتابه القيّم «اسرار الآيات (ط ١ من الرحلي الحجري ــ ص ٢٥) مقالـةً مفـيدة جـداً في أسـرار الحـروف المقطَّعة القرآنيَّة فقال: اعلم أن الأنبسياء ـ علميهمالسلام وضعوا بأمرالله حروف التهجّي أعني حروف الجمل بازاء مراتب الموجودات الخ فراجع. و في الفصل السابع عشر من اثرنا المنظوم بالفارسي المسمى بـ «دفـتر دل» أشـرنا إلى مـا رزقنا الله سبحانه من علم الحروف و فهم أسرارها فقلت في ذلك:

> بسه بسسمالسرجن الرحسيم اسست بسه چسندین سسوره قسرآن انسور حروفسند و ز آیسات رموزنسد سخنها گفته شد بسيار برمغز مرا ميدان بحث ايـنجا وسيع است

كمنوزي كان الف ولام و ميم است حسروفي را همسي بسيني مصمدر اشساراتي بسه اسسرار وكسنوزند بـه حـلً يـك بـه يك اين أحرف نغز که در این صنعتم صنع صنیع است ص ١٠٧ ــ س ٢٣، قولــه: «وهي الحروف المقطَّعة...» وهي بسائط الوجودات

الح. وقوله: «على طريقة الرمز و الإشارة» نعم ما قال العارف الحافظ: «با مدّعى مگویید اسرار عشق و مستی...» و قلت فی قصیدة «ینبوع الحیاة»:

فىلابد فيها من علوم غريزة ومقعد صدق عندَ ربُّ البريَّةِ

رموزُ كنوزِ كلِّ ما في الشريعة ولابدّ فيها من صفاء السّريرة

ص ۱۰۷ ــس ۲۸، قوله: «لقد كنّا حروفاً عاليات...» قال العارف الحافظ: من ملك بودم و فردوس برين جايم بود آدم آورد در ايــن دير خـــراب آبادم ص ۲۰۷ ــس. ۳۳. قدله: «إن أدّل ما بـ تســم فــ له حــ القار ي....» اقدل ان اول

ص ١٠٧ ـ س ٣٣، قوله: «إن أوّل ما يرتسم في لوح القارى...» اقول إن اول ما يرتسم في لوح القارى...» اقول إن اول ما يرتسم في لوح القارى المبتدى هو كما أفاده المصنّف \_ قدّس سرّه \_ ، ولكنّ أوّل ما يرتسم في لموح السالك المبتدى هو ما اشرنا اليه في رسالتنا المطبوعة المسمّاة بـ «انسان در عرف عرفان» فتدبّر و توجّه إلى نفس صاحب العصمة و ميّزه عن غيره، والله سبحانه فتّاح القلوب و منّاح الفيوب.

ص ١٠٨ ــ س ٥. قوله: «حتى نسافر معك» و ذلك لأن يدالله مع الجماعة.

ص ١٠٨ مـ س ٩. قولمه: «لم يسمع حمرفاً من حروف القرآن» أى بسماع باطنتي كمما نقـل مـن قول الإمام عليه السلام لبعض المخالفين: والله ما وركك الله حرفاً من حروف القرآن.

ص ۱۰۸ ـ س ۱۰۵ قولد: «فصل في نصت القرآن...» راجع الفاتحة الأولى من المفتاح الأول من مفاتيح الغيب للمصنف \_ قدس سرّه \_ (ط ۱ من الحجرى \_ ص ۳). ص ۱۰۸ ص ۱۰۸ قوله: «من الطيور السماوية...» هي طيور نقوس الآدميين و هي المسماة بالحمامة المطوقة، و باب الحمامة المطوقة أحد الأبواب من كتاب كليله و دمينه؛ و كتاب منطق الطير للعارف العظار النيسابوري قمين في المقام، وإنّما الفرض الأصلي أصطياد طيور نفوس الآدميين و هي المسماة بالحمامة المطوقة برزق مخصوص سماوي من اغتذى به يفهم منطق الطير كلّه؛ قوله سبحانه؛ «وتلك الأمثال نضربها للنّاس و ما يعقلها إالعالمون» \_ العنكبوت \_ ۴۴).

ص ۱۰۸ \_س ۲۶، قوله: «ما للعميان...» العميان كالطغيان جمع الأعمى. ص ۱۰۹ ـ س ۲، قوله: «فهكذا كان أول هذا الأمر و آخره» كأنه إشارة إلى حديث «الإسلام بد أغريباً و سيعود كما كان ـ كما بدء خ ل ـ فطوبي للغرباء.

ص ۱۰۹ ــ س ۳. قولــه: «بحسب ما يسّرلك» و فى نسخة «بحيث ما يسّرلك» فما نافية. ص ۱۰۹ ـ س ۷. قولــه: «فإذا ضاق الطريق و صار أحدّ من السيف و أدقّ مـن الشــعر...» نكتتان من كتابنا «الف نكتة و نكتة» فى بيان الصراط و أنّه أحدّ مـن السـيف و أدقّ مـن الشــعر. إحديهما النكتة ۴۸۱ بالإيجاز. والأخرى النكتة ۸۶۷ بالشرح و التفصيل؛ والله سبحانه فتّاح القلوب و منّاح الغيوب.

ص ١٠٩ ـ س ١٢، قولــه: «ولذلك لما قبيل للمنيّ ـ ص ـ إن عيسمي \_ عليه السلام \_ يقال إنه يمشى على الماء ... » الحديث الثالث من باب الحسد من كــتاب الايمان و الكفر من أصول الكافى المعرب باعراب الراقم و تصحيحه «ــ ج ٢ ـ ص ٢٣١ ـ بالإسناد عن داود الرقى قال سمعتُ أبا عبدالله عليهالسلام يقول: اتقىوالله ولا يحســد بعضـكم بعضــاً. إن عيسى بن مريم كان من شرايعه السُّبع في الــبلاد. فخــرج في بعض سَيْحه و معه رجلً من أصحابه قصيرٌ و كان كثيراللزوم لعيسى \_ عليه السلام \_ فلمًا انتهى عيسى الى البحر قال: بسمالله، بصحَّة يقين منه فمشى على ظهر الماء فقال الرجل القصير حين نظر الى عيسى \_ عليه السلام \_ جمازه: بسمالله، بصحّة يقين منه فمشى على الماء و لحق بعيسى ـ عليهالسلام ـ فدخلــه العُجْبُ بنفسه، فقال: هذا عيسى روحالله يمشى على الماء وأنا أمشى على المـاء فمـا فَصْلُهُ عَمَليٌّ؟ قـال: فَرُمس في الماء فاستفاث بعيسي فتناوله من الماء فأخــرجه ثم قال له: ما قلت يا قصير؟ قال: قلتُ هذا روح الله يمشى عَلَى الماء و أنــا أمشى على الماء فدخلني من ذلك عُجب،فقال لــه عيسى: لقد وضعت نفسك في غيرالموضــم الذي وضعك الله فيه فمقتك الله على ما قلتَ فتُبُ إلى الله عزَّوجلُّ بمما قُلمتَ؛ قال: فتاب الرجُل و عاد إلى مرتبته التي وضعه الله فيها، فائقوا الله ولا محسدن بعضكم بعضاً».

ص ١٠٩ - س ١٠٣. قوله: «ولذلك لما قبل للنبى ـ ص ـ ... » قد فسر بعضهم المساء في الحديث بالملكوت، و الهواء بالعقول، فقال: ولذلك لما قبل للنبيّ ـ ص ـ إن عيسمى ـ ع ـ يقال إنه يمشى على الماء أى الملكوت، فقال ـ ص ـ : لوازداد يقياً لمشى على الهواء أى العقول، فتدبّر.

ص ١٠٩ ــ س ١٥، قولـه: «فصل فى الإشارة الى نسخ الكتب و محوها...» لنا رسـالة كـريمة جداً فى بيان ما يجب أن يقال فى نسخ الكتب و محوها أعرضنا عن نقلها خوفاً للإطالة. والله سبحانه فتّاح القلوب و منّاح الغيوب.

ص ۱۱۰ ـ س ۲، قولــه: «فصل فى ذكر القاب القرآن و نعوته...» اعلم أن كتابنا الفارسى الموسوم بـ «*أنسان و قرآن»* فى الحقيقة و الواقع شرح و بيان لما اســتجنّ فى هــذا الفصــل الرصــين المــتين، و الله سبحانه فتّاح القلوب و مـّاح الفيوب.

ص ۱۱۰ ـ س ۱۲، قوله: «ومنها الحق...» و سيأتى فى آخر هذا الفصل قوله: «و مـنها المـيزان»، و أقــول: قــد جـاء فى ديــوانى المطــبوع ثلاثة و عشرون بيتاً بالفارسية فى الحقّ و الميزان، منها مايلى (ص ۱۸۹):

حق و میزان در عدد یکسان بود هرچه میزان است آن عین حق است مصدری کو صرفعدلاست و وسط ره ندرد بساطل اندر صنع حق در قبال حق ضلال و باطل است جز حق اندر انفس و آفاق چیست؟ آنچه بینی کاندرینارض وسما است آدمی را حق و مسیرانی بسود

آری آنچه حق بود میزان بود هر دو از یک اصل مصدر مشتق است نی بود تفریط در وی نی شسطط حق بسود میزان عدل ما خلق کان زهوق بی اساس و زایل است غیر میزان اندرین نه طاق چیست براساس حق و میزانی بیاست تا که از در راه انسسانی بود الخ

ص ١١٠ ـ س ٣. قولسه: «ولقبد آتيسناك سبعاً من المثانى...» راجع رسالتنا الكريمة في تفسير كريمة «بسمالله الرحمن الرحيم.

ص ۱۱۱ ـ س ۹. قول ه: «ولا يعرض على ذواتها إيثار طار...» أنَّى لايعرض على العلل العالية اختيار عارض و جديد ولا إرادة زائدة الخ.

ص ۱۱۱ ـ س ۲۶. قوله: «بل فیه شوب شریّد...» فی غزل من دیوانی معنون بـ هسوز سحرگاهی»: (ص ۳۹۴): منبع خیبر یکی و صُور اسمائی

آن یسکی راه و دگسر فتنهٔ گسمسراهی را خیر محض است و محال است که شر ً بعرض

نبود در اثر صنع یَدُ اللهی را

ص ۱۱۱ ـ س ۳۰، قولسه: «والدليل عليه...» راجع المقالة الخامسة من شرح حكمة الإشراق ـ ط ۱، ص ۵۲۰ ـ .

ص ۱۱۲ ــ س ۳، قولـــه: «لكــان الشــر غير شرّ...» و ما فرض من وجوده رفعه فليس بموجود.

ص ۱۱۲ ــ س ۵. قولـــه: «والتشــويه فى الخلقــة» فى نهايـــة ابن اثير: شاهت الوجوه أى قبحت. يقال للمرأة القبيحة الشوهاء. و رجل أشوه و امرأة شوهاء. و إن شئت فراجع الفصل السادس من المقالة التاسعة من الهيات الشفاء.

ص ۱۱۲ ــس ۶، قولــه: «لافقـد لمبدء ما و سبب ما» و إلا لكان إما شراً لنفسه أو لفيره و ليس فليس ــشرح حكمة الإشراق ــ.

ص ۱۱۲ ـ س ۱۱، قوله: «بل بالقياس الى هذا الشئ...» اى بالقياس إلى ادراك أمر عدمى. وقوله: «وليس شراً بالقياس اليه» ضمير اليه راجع الى هذا الشيء أى إلى أمر عدمي.

ص ۱۱۲ مس ۱۵، قولسه: «كالبرد المفسد للستمار» اى بالنسسبة إلى صاحبالتمار. و قوله: «من حيث إنه يدرك لذاك» لذاك إشارة الى فقد كماله.

ص ١٩٢ - س ٢٠، قوله: «بل الذي تدركه هذه القومَ» أي القومَ اللمسيّة هو عدم الصحّة الخ.

ص ۱۱۳ ــ س ۲. قولـــه: «والفـرض مـن ذكر هذه الأمثلة...» هذا ردَّ لقول الفخرالرازي حيث ذكر أنَّ الحكماء لم يبرهنوا أنَّ الوجودات خيرات محضة.

ص ۱۱۳ ــ س ۵، قوله: «اعلم أن هاهنا إشكالاً معضلاً...» قد تقدّم ذكر هذا الإشكال و حلّه و لطائف إشاراتنا في بيان الإشكال و حلّه في الغصل الحنامس من القسم التالت من الجواهر و الأعراض، و ان شئت فراجع فى بيان تفصيل مطالب هـذا البحـث شـرح العين التامن عشر من كتابنا «سرم العيون»؛ والمدرس الثانى والعشرين من كتابنا «دروس اتحاد عاقل بمعقول»، و يأتى البحث عن ذلك ايضاً فى اول الفصل التاسع و العشرين من الباب الحادى عشر من كتاب النفس.

ص ١١٣ ــ س ع. قوله: «وإن كان متعلَّقه عدميًّا» ذلك لتفرَّق الإتصال.

ص ۱۱۳ ــ س ۹. قولـــه: «لو كان التغرّق حاصلاً بدون الألم» و ذلك كما فى النّــبات المقطوع. وقوله: «ولو فرض تحقّق هذا الألم من غير حصول التفرّق...» و ذلك كما فى النوم.

ص ١١٣ ـ س ١١، قولـــه: «إن أرادوا أن منشـــاً الشــريّه هوالعــدم...» اى الواسطة في الثبوت.

ص ١١٣ ــ س ١٥. قوله: «بل حضور ذلك...» أى حضور ذلك المنافى العدمى و وجــوده هوالألم بعينه الح. وقوله: «وان كان نحواً من العدم...» اى نحواً من عدم الائصال عمّا من شأنه ذلك.

ص ۱۱۳ ـ س ۲۴، قولسه: «فلو كان الجسم موجوداً...» أى فلو كان الجسم موجوداً ... أى فلو كان الجسم موجوداً حياً عند انفصاله شاعراً بتفرق اتصاله الجسم للجسم غاية الشريّة التي لا يتصور فوقها شريّة شيء اى شريّة لشيء أى للجسم لأنه يثبت عدمه له أى يثبت عدم الجسم للجسم عند وجوده أى عند وجود تفرّق اتصاله. وقوله: «بقدر تعلقها و اتحادها» اى بقدر تعلقها به و اتحادها،

ص ١١٣ ــ س ٢٨. قولـــه: «فــتأمل يــا حبــيي...» هذا تصريح بأنَّ الشرور منحصرة فى الموادّ ولا توجد فى العقول.

ص ۱۱۳ ـ س ۳۲، قوله: «للكمال الذى هيئت له» أى هيئت المواد للكمال. ص ۱۱۴ ـ س ۲، قوله: «للنبات المصيب لكماله» المصيب صفة للنبات. ص ١٩۴ ــ س ١٩، قوله: «و من قاعدة الإمكان الأشرف...» سيجيىء البحث عن قاعدة الإمكان الأشرف في الفصل السابع من الموقف التّاسع.

ص ۱۱۴ ـ س ۲۱. قولمه: «والجوارح المفترسة» شكاريان از مرغ و دد. جمع جارجه است. منتهىالأرب و صحاحاللغة.

ص ۱۱۴ مـ س ۲۴، قولـــه: «من القسم المذكور...» اى من القسم المذكور من اقسام الممكنات.

ص ۱۹۴ ــ س ۲۶. قوله: «وكون النفوس أخس منها» أى أخس من العقول. ص ۱۹۴ ــ س ۳۳. قولسه: «قالتضاد في هذاالعالم الحاصل...» الحاصل صفة للتضاد، ولعل العبارة كانبت هكذا: «قالتضاد الحاصل في هذا العالم سبب دوام الفيض». و سيأتي في آخرالفصل الخامس التالي لهذا الفصل: لولا التضاد ما صح دوام الفيض من المبدء الجواد.

ص ۱۹۴ ـ س ۳۵. قولسه: «وكما لايمكن أن يجعل الفاعل الاشكال الكرية متراصة دون خلل...» تراص بتشديد صادبيكديگر چسبيدن مردم در صف و في منتهى الأرب: رص الشسىء بسرهم چفسانيد يكيرا با ديگرى و استوار كرد. و رصست الدجاجة بيضتها: برابر نهاد بيضهها را بمنقار خود. تراصك مر يكديگر چفسيدن مردم در صف، يقال تراصوا في الصف: إذا تلاصقوا و انضموا.

ص ١١٥ ــس ١، قولسه: «و مـا يـنحل هـى الـيه...» ضمير هى راجع الى المربّعات، و ضمير اليه راجع إلى ما.

ص ۱۱۵ ــ س ۱۲. قولـــه: «إلى أن ينتهى إلى مادّة مشتركة...» وهى الهيولى الأولى.

ص ۱۱۵ ــ س ۱۹. قولــه: «لذواتها...» أى واستحال أن تكون للقوى الفقالة لذواتها و طبائعها افعال متضادّة الخ.

ص ۱۱۵ ــ س ۲۳. قولـــه: «فی کنف السلامة» أی فی حیّزها. و قوله: «فلأنّ أنواعاً کثیرة...» کالمرکّبات التی تکون النار جزءً من العناصر. ص ١١٥ ـ س ٣٢، قولسه: «قبال المحقّبق الطوسى ــ ره ــ ...» راجع شرحه عبلى الفصيل الحسادى والعشسرين من المنمط السابع من اشارات الشيخ الرئيس بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه.

ص ١١٥ ـ س ٣٥. قولـــه: «لتكمــيل المــادَّة بــابداع تلــك الصور فيها» أى بايجادها لا الإبداع بمناه الإصطلاحي الحكمي.

ص 119 ـ س ١، قول هـ قدر بلطيف حكمته ... » جواب لما كان في قوله المقدم: «اقسول في تقوله المقدم: «اقسول في تقريس لما كان جميع صور الموجودات الكلّية و... » والعبارة في نسخة مصحّحة هكذا: قدر بلطيف حكمته زماناً غير منقطع في الطرفين يخرج فيه تلك الأمسور من القود الله المقسل واحداً بعد واحد فتصير الصور في جميع ذلك الزمان موجودة في موادّها و المادة كاملة بها.

ص ۱۱۶ ـ س ۳، قولــه: «في موادّها الخارجية مفصّلة...» أى بعد حصول شرائطها مفصّلة واحداً بعد واحد.

ص ١١٤ ـ س ۴، قولسه: «والجواهر العقلية و ما معها...» في نسخة موجودة من الأسفار عندنا تعليقة مخطوطة في المقام هكذا؛ لما ثبت تما تقدّم أن تعقّل الأوّل تصالى للمعلول الأوّل هبو نفس وجبود المعلول الأول و كذا في سائر الجواهر بأعيانها لا بصور غيرها فليس فيها تعدّد بالوجود العلمي والعيني حقيقة لكن المتعدد بحسب الاعتبار فائها إذا أخذت من حيث الجموع و كونها عالماً عقلياً واحداً تكون موجبودة بالقضاء أي الإجال، و اذا اعتبرت من حيث مراتبها الشديدة و غيرها تكون موجبودة بالقدر العيني أي التفصيل و هي بخلاف المسمانيات فإن لها صوراً في الجواهر من حيث هي معقولة، و وجوداً عينياً مغائراً للعملمي فعلها تعدد في القضاء و قريئه حقيقة لابصرف الفرض والإعتبار مغافهم.

ص ١١۶ ــ س ۴. قولمه: «والجسمانية وما معها...» اى الجواهر الجسمانية و ما معها من الأعراض موجودة فيهما مركين. ص ۱۹۶ ــ س ۱۰، قولسه: «وكان غيرجائز خروج...» اى و كان غير جائز خسروج جمسيع الممكن مسن السنفوس الغير المتناهية فيها أى فىالهيولى دفعة دون الأبدان ولا مم الأبدان الغير المتناهية فبحسب الأدوار الخ.

ص ۱۹۶ ـ س ۱۹، قول ه: «لولا التضاد لما صع الكون والفساد» و سيأتي بعد أسطر قوله: «لولا التضاد ما صع دوام الفيض من المبدء الجواد و قد مضى فى اول الفصل الرابع من هذا الموقف أيضاً قوله: «لولا التضاد ما صع حدوث الحادثات». ولنا رسالة فى لولا التضاد لكنها لم يطبع بعد، و نكتفى هاهنا بنقل ما أشرنا اليه فى النكتة ۱۹۴۸ من كتابنا المطبوع «هزار و يك نكته» اى «الف نكتة و نكتة» وهى مايلى:

«نكته ۹۴۸ شيخ رئيس در فصل هفتم فن دوم طبيعيات شفاء ـط ١، ج ١، ص ١٧٧ ــ نقـل كـرده است، و نيز در ص ١٧٧ ــ نقـل كـرده است كه تضاد مبدأ فيض وجود وجود است، و نيز در فصل ششـم مقالـه سـوم إلهـيّات شفاء كه در بحت تقابل است به مضاده أولى إشـارتى نمـوده اسـت آنجا كه گويد: «وأمّا القدماء فقوم جعلوا هذا التقابل من العدم و الملكة و جعلوها هي المضادة الأولى ـط ١، ح ٢، ص ٩٠ ــ، و محسّيان شفاء در بيان مضاده أولى كه تضاد سبب فيض وجود است بياناتي مفيد دارند.

مولى صدراء در فصل چهارم موقف هشتم إلهيّات أسفار گويد: لولا التضاد ما صحّ حدوث الحادثات، و در فصل پنجم موقف ياد شده گويد: لولا التضادّ لما صحّ الكون و الفساد؛ و نيز: لولا التضادّ ما صحّ دوام الفيض من المبدأ الجواد

و عارف ان فرموده اند که اسماء حق تعالی جمالی است که جنّت مظهر آنست، و جلالی است که بنار مظهر آنست الذا دار آخرت به جنّت و نار قسمت شده است. و شسئون حق اقتضای هدایت و ضلالت دارد. (*قصوص الحکم،* فص ابراهیمی و شرح قیصری بر آن ــ ج ۱، ص ۵۳۷، بتصحیح و تعلیقات نگارنده ــ ).

حال از مضادّه أولی در آدم و شیطان، و از بحث تضادّ مطلقا در نور و ظلمت و خمیر و شمرّ و سمادت و شـقاوت و نکاح ساری در اشیاء و لطف و قهر و وجود و عدم و از اینگونه مسائل تدبّر بنما».

ص ۱۱۶ ــس ۱۴. قولــه: «و من ضرورة التفاعل بينها...» خبر مقدّم، وقوله: «تضادّها» مبتدء مؤخّر.

ص ۱۱۶ ـ س ۱۷، قولـه: «ومن تأمل فى أمرالموت...» أى ومن تأمّل فى أمر الموت الذى يعدّه الجمهور أى عامّه النّاس من أقوى انحاء الشرور لعلم أن فيه أى فى أمر الموت خيراً كثيراً لانسبة لشريّته اى لشريّة الموت إليه أى إلى الحنير الكثير يصل ذلك الحنير الكثير الى الميّت و إلى غيره.

وقد أجاد الشبيخ الرئيس فى الفصل الرابع و العشرين من النمط العاشر من الاشارات بقوله: «العارف شجاع و كيف لا وهو بمعزل عن تقيّمة الموت»، و قال العارف الرومي:

مرک اگر مرد است گو نزد من آی تا در آغوشش بگیرم تنگ تنگ من از او عسری ستانم جاودان او زمین دلقی ستاند رنگ رنگ

و سيأتى استيفاء البحث عن الموت و الفوت و الوفاة فى سفر النفس ان شاءالله تمال. و قول. و هنات الأرض لاتسع أفسراد الإنسسان، و ينبغى فى المقام التدبّر فى رسالتنا المصنوعة فى «الرتق و الفتق» جداً.

ص ۱۱۶ ـ س ۲۱، قولسه: «إذ كمان هذا غير ممكن...» هذا اشارة الى قوله:
«على وجه لايعتريه شرّ أصلاً». و يعنى بقوله هذا القسم من الوجود القسم الثانى.
ص ۱۱۶ ـ س ۱۳، قولسه: «وأجيب عن هذا بأن أحوال الناس فى العقبى...»
راجمع الفصل السرابع و المشرين من النمط السابع من اشارات الشيخ الرئيس، و
شسرح الهمقق نصيرالدين الطوسى عليه بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه: «وهم و تنبيه:
و لعلك تقول إن اكترائناس الغالب عليهم الجهل و طاعة الشهوة و الغضب...».

ص ١١٧ ـ س ٣، قوله: «قال الشيخ الرئيس في الإشارات...» قال في الفصل الخامس و العشرين من النمط السابع من الاشارات، فراجع شرح الخواجه

ص ۱۱۷ ــ س ۱۰، قولمه: «هوالكممال الأول» كصورة السيف مثلاً، و قوله: «والثانى» كحدة السيف مثلاً.

ص ١١٧ ـ س ١٠، قوله: «قال الشيخ في الشفاء: اعلم أن الشر الذي...» قال في الفصل السادس من المقالة التاسعة من الهيات الشفاء: اعلم أن الشر الذي هو بمعنى الصدم أي زوال الحياة إمّا أن يكون شراً بحسب أمر واجب كالحياة أونافع قريب من الواجب كالبصر. وقولسه: «بل شراً بحسب الأمر الذي هو يمكن في الأقبل» كملم الهندسة للانسان المستعد له. وقوله: ولا مقتضى له من طباع الممكن هيو فيه» ضمير له راجع الى ما في قوله على سبيل ما هو فضل من الكمالات؛ و ضمير هيو راجع الى ما في قولسه على سبيل ما هو فضل من الكمالات؛ و ضمير فيه ـ راجع الى طباع الممكن؛ اي ولا مقتضى له من طباع المكن هو فيه حتى يتخلف الإقتضاء عن طبع نوعه.

ص ۱۱۷ ـ س ۱۷، قولسه: «هذا و ليس هو شراً مجسب النوع...» هذه جملة واحدة، كسلمة هذا مبتد، و بعدها خبرها و هذا إشارة إلى نوع المستثنى. و قوله «بل مجسب اعتبار زائد على واجب النوع» كالبصر و غيره.

ص ١١٧ ــ س ١٨، قولـه: «في أن يعم» اي في أن يعمّ ذلك الكمال.

ص ۱۹۷ ــ س ۱۹. قولـه: «و اما قبل ذلك» أى و أما قبل ذلك أى الشوق و الإستعداد فليس مما ينبعث اليه الشيء أى النّفس في بقاء طبيعة النوع...».

ص ١١٧ ـ س ٢٠. قولـه: «فإذا لم يكن ما كان عدماً...» العبارة متفرعة على قولـه: فليس كما ينبعث؛ و اسم لم يكن ضمير مستتر راجع إلى ما في مما ينبعث، و «مقتضى» عـلى هيـئة اسم المفعول، أي ليس العلم المذكور من الكمالات الثانية حتى إذا لم يكن في أمر ما أي شخص ما كان عدمه عدم مقتضى الطباع.

ص ۱۱۷ ـ س ۳۲ قول... «مساوى افعالها» المساوى جمع المساءة أى القبيح من الفعل او القول؛ والمساوى أيضاً العيوب والنقائص. وقوله: «المنهوم المقصر في الحمية» المنهوم مريض و سير ناشده از طعام، و الحيثية بالكسر فالسكون: پرهيز كردن.

ص ١١٨ ــ س ٢. قولمه: «فمائهم منا نفوا الغاية والغرض...» قد تقدّم البحث عن ذلك المرصد الأسنى في الفصل الخامس من الموقف الرابع من هذا المجلّد في الإلهيات.

ص ۱۱۸ ـ س ۶۰ قوله: «غير الجبر الذي...» أى الإيجاب فتدبّر.

ص ١١٨ ــ س ٧، قولــه: «عن كيفيّة ترتّب الأفعال من مباديها...» على وجه الاطلاق.

وقوله: «و أن يبحث عن كيفيّة صدور الشرّ...» أى عن كيفيّة صدور خصوص الشر عمّا هو خير بالذات فينبّه الح. وقلت فى غزل من ديوانى ـــ ص ٣٩٣ ــ : هـــر دم از عــشـــوة نـــو نــور جـــمــالــش دارد

زهرهسان رقص کنان ازمه و تا ما هی را

منبع خیبر یسکسی و صُورَ استمالی

آن یمکی راه و دگـر فتنة گــمــراهـی را

خیر محض است و محال است که شرّ بعرض

نبود در اثر صنع يَدُ اللهِّي را

ص ١١٨ ــ س ١٧. قولـــه: «نشــأ مــن الاشــتباه بــين الغاية الحقيقيّة والأمر الضرورى» أي للإيصال الى الغاية.

ص ۱۱۸ ـ س ۲۰. قولــه: «انتهـت سلســلة الأمــور الدائمة...» لكن ليست الهــيولى غايمة وجودها و أعلى منها. و قوله: «ولا يصع بوجه آخر...» أى يقال أوجدالله العقول لأجل فلان.

ص ۱۱۸ ـ س ۲۹، قولمه: «إذا كانت منتجدده جزافيّة» أى زائدة غير ضروريّة. ص ۱۱۹ ــ س ۸ قوله: «أوما يجرى مجراه» أى الفسق.

ص ١١٩ ـ س ٣٠، قوله: «ليُحيلها بالتلطيف...» من الإحالة؛ وما في بعض النسخ: «وليجعلها بالتلطيف» فتصحيف. وقوله: ليس موافقاً لطبيعة الأرض» ضمير ليس راجع الى نوع أشرف من الأرض.

ص ۱۲۰ ــ س ۱۳، قولــه: «يلزمه حصول أمر...» أى يلزمه حصول أمر أعلى و زوال أمر دونه.

ص ١٢٠ ـ س ٥، قول عن «والحرارة العزيزية...» الحرارة العزيزية هي المقابلة للحرارة الغريبة؛ و الحرارة الغريزية آلة للطبيعة في أفعالها كالجذب والدفع والهضم و غيرذلك و إن شنت قلمت هي آلة للقوى كلها، و البرودة منافية لها و لذلك تنسب إليها كدخدائية البدن. وافلاطون و غيره من أساطين الحكمة يسمّونها النار الإلحية؛ و قد حكى الشيخ الرئيس في حيوان الشفاء عن أرسطو أنه قال: الحرارة المستوية التي يقبل البدن علاقة النفس ليس من جنس الحار الأسطقسي النارى بل من جنس الحار الأراج فتلك الحرارة من جنس الحار الذي يفيض عن الأجرام السماوية و تقوم بالمزاج فتلك الحرارة تنسبها الحياة التي لاتنبع الثارية و بسببها صارالروح \_ يعني الروح البخارى \_ جسماً إلحيها نسبته من المني والأعضاء نسبة العقل من القوى النفسانية فالعقل جسماً الجردان، والروح أفضل الأجسام، انتهى ملخصاً.

وتحقيق البحث عن الحسرارة الغريمزيّة و نقل الآراه فيها يطلب في الجواهر والأعسراض من هذاالكتاب، وإن شئت فراجع الفصل الثانى من الباب الثانى من القسم الأول في الكيفيّات، قوله: فصل في ماهية الحرارة الغريزيّة و اليتها إلخ.

ص ١٢٠ ــ س ۶، قولمه: «ليسبت من شـأنها...» اى ليسـت شأن الحرارة الغريـزية بـالذات نفس الإذابة والتحليل و افناء هذه الرطوبات الى أن يقع الموت كما هو مذهب الأطباء.

ص ۱۲۰ ـ س ۹، قولسه: «لأن يبدل مركب النفس ويسوك لنه مركباً ذلولاً برزخيًاً...» يشير بقوله هذا الى كلام الشيخ الاكبر محيىالدين العربي في آخرالفص وللعلاَّمــة القيصــرى فى هــذا المقام من شرحه على الفصوص و فى أوّل الفصّ الالياسى منه (ص ۴۱۲) بيان رشيق فى المزاج الروحانى فراجع.

ثمَ اعلم أن البدن الأخروى هو البدن الدنيوى بعينه و شخصه، والامتياز بينهما لـيس إلاّ بالكمــال والـنقص، و تحقيق البحث عن ذلك المرصد الأسنى يطلب فى كتابنا الفارسى المسمّى بــ «اتحاد عاقل بمعقول» والله المتعالى ولىّ التوفيق.

ص ١٢١ ـ س ٢، قولــه: «كما يفعل الحَبّال من القِنَّب...» الحبّال صيغة نسبة كالنّجار و الحّياز، والقلّب فارسيه كنف.

ص ۱۲۱ ـ س ٩، قوله: «بالقياس إلى شيء آخر يكون...» ضمير يكون راجع الى سبب في قوله المقدّم: «وكلّ سبب عارض يعوقها...» والضمائر الثلاثة في قوله: «له على البلوغ إلى كماله و تمام خير» راجعة إلى شيء آخر.

ص ۱۲۱ ــ س ۱۵، قولـه: «وخرمها» الضمير راجع الى الإبرة، والخرم بالفتح فالسكون أي سوراخ سوزن.

ص ۱۲۱ ـ س ۱۸، قوله: «غیربتّیة» ای غیر قطعیّة؛ و غیربیّنة تصحیف.

ص ۱۲۱ ـ س ۲۳، قوله: «و دواعی عطب ابدانها» أی دواعی تلف أبدانها. ص ۱۲۱ ـ س ۲۹، قوله: «أكلة لجيف بعض...» أكلة كطلبة جمع آكل.

ص ١٢١ ــ س ٣٠. قولسه: «عــلى القـضّ والضــبط...» القــضّ بمعنى القطع. والقبض تحريف.

ص ۱۲۲ ــ س ۱۰ ، قوله: «نزرقلیل» نزر بزاء هوّز، و بذال ثخّذ تصحیف.

ص ۱۲۲ ــس ۲۰. قوله: «لئلا يضيع شىء» و ما فى الطبعة الأولى: لئلاً يضع شىء فتصحيف من الناسخ.

ص ١٢٣ ــ س ٥. قوله: «الواجب بالذات هوالمعشوق الأول...» قد أشرنا غير

مـرَة الى التوحـيد الصـمدى من أنه سبحانه هو الأول والآخر والظاهر والباطن. وهــو حسن مطلق و ما سواه سائر الى الحسن المطلق. بل الوجود الصمدى عشق و عاشق و معشوق. و فى «غزل عشق» من ديوانى ــ ص ۴۵ ــ:

معشوق حسن مطلق اگر نیست ما سواه یکسر بسوی کعبهٔ عشقش روانه چیست ص ۱۲۳ ـ س ۲۰، قوله: «وفیضه علی غیره متّصلاً» أی یکون فیضه أبدیّاً. یکون قربه الیالله و تشبّهه به اکثر لأنّ الله سبحانه کذلك.

ص ۱۲۴ ــس ۷. قولـه: «ولذلك قلنا إنه واجب الوجود من كلَّ جهة» و من هــنا قــال المــتأله السبزواري فى الحكمة المنظومة (ج ٣ ــ ص ۵۵۷ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه):

منا واجنبُ وجنودُه بنذاتنه فنواجبُ الوجود من جهاته ص ۱۲۴ ــ س ۸، قولـه: «ولا أقدم من وجوده وجود...» و ذلك لأن واجب

الوجــود حقــيقة الوجــود و لو تقدم وجود عليه لزم تقدم الوجود على الوجود و هــذا خلـف؛ فقوله: «فلا فاعل لــه» و ذلك لأن الفاعل مقدّم بالوجود فلزم تقدم حقيقة الوجود على حقيقة الوجود فافهم.

ص ۱۲۴ ـ س ۲۴، قولمه: «حستى ينتهى إلى الأفضل الذى لا أفضل منه...» وهمو العقمل الكمل الصاعد الفانى في الحق المتعالى، ولا أفضل من العقل العقل في هذه السلسلة الصعوديّة الإمكانيّة.

ص ۱۲۴ ــ س ۲۷. قولـــه: «أولــه الحق وآخره الحق...» أى الغناء فيه تعالى بعــدم شــهود وجــود و حقــيقة لغــيره تعــالى أصلاً بل يجد الكل روابط صرفة و تعلّقــات محضة و أفياء خالصة و هو الشىء بحقيقه الشيئية ــ ألاكلّ شىء ما خلا الله باطل ــ و إذا جائه لم يجد شيئا.

ص ۱۲۴ ـ س ۳۴، قولــه: «ترجـيح مـن غير مرجّح» فلابد أن يكون لأمر خــارج. و قولـــه: «فحــق كــل نوع أن ينحصر فى شخصه» أى فى شخصه الذى منشأه خصوصيّة الفاعل. ص ١٢٥ ــ س ١، قولسه: «قـاعدة الامكـان الأشــرف الــتى مر ذكرالبرهان علــيها...» بل يأتى ذكر البرهان عليها فى الفصل السابع من الموقف التاسع من هذا الجحلّد فى العلم الإلهى، و نذكر بعض المطالب الرصينة هناك أيضاً.

ص ۱۲۵ ـ س ۶، قولـه: «و به تقع كدبانوئية الأرض...» كدبانو لغة فارسية مركّبة من كلمتين: كدوبانو، فغى برهان قاطع: كد بفتح اول و سكون ثانى بمعنى خانـه باشـد، و بـانو بضـم ّنون و سكون و او بى بى و خاتون خانه و عروس را گويـند؛ و كدخدا بمعنى صاحبخانه باشد چه كدبممنى خانه و خدا بمعنى صاحب و مالك آمده است...».

ص ۱۲۵ ــ س ۱۱، قولــه: «أما الأول...» أى كون أجرامها أفضل الأجرام؛ و قوله: «وأمّا الثانى...» أى كون أشكالها أفضل الأشكال؛ و قوله: «و أمّا الثالث...» أى كون حركاتها أفضل الحركات.

ص ١٢٥ ـ س ١٤، قول.ه: « فتحريك الأوّلين تحريك غائى... » المراد بالأوّلين على عائى... » المراد بالأوّلين على صيغة الجمع العقول المفارقة، و بالتوانى النفوس المدبّرة؛ و سيأتى قوله بعيد هـ ذا: «عـ لمى أن الكل مشتاقون إلى جمال ربّ العالمين، رقّاصون لأجل ما ينالون من روح وصال أوّل الأوّلين». فعبر عن الله تعالى بأول الأوّلين، فالأوّلون هم العقول السّابقون المقربون، ثمّ عـبر عـن الأوّلين بالملائكة العلاّمة، وعن النوانى بالملائكة العلاّمة، وعن النوانى بالملائكة العلاّمة، وعن النوانى بالملائكة العمّاله بإذن الله سبحانه.

ص ۱۲۶ ــ س ۲. قوله: «لرأيت جميع الأشياء...» جواب لقوله آنفاً: ولو تيسّر لك أن تعلم كل شيء بأسبابه و علله...» والعبارة قد صحّفت في الطبعة الأولى.

ص ۱۲۶ مـ س ۱۱. قوله: «إذا اتّحد مطلباً لم هو و ما هو فيه» أى فىالإنسان الكبير.

ص ۱۲۶ ــ س ۱۹، قولسه: «لأنها قبل الحركات...» الضمير راجع الى الصور السوابق.

ص ۱۲۶ ــ س ۱۳۲ قولــه: «وهي صورته الَّتي تقوّم سائر معانيه» و في نسخة

أخرى: و هي صورته التي بها يقوّم سائر معانيه.

ص ١٩٧٧ ـ س ٤، قوله: «على ما يعرفه الراسخون في العلم» اقول: تلك الوحدة هى الوحدة الذاتية التي تسمّى بالوحدة المطلقة و الحقيقيّة و قد أفادالبحث عنها و عن الوحدة الإضافية والنسبيّة و كذا عن الكثرة بقسميها صائن الدين عملى بن تركة في آخر مقدّمة شرحه المسمّى بتمهيد القواعد من مؤلّفات جدّه أبي حامد محمد تركة فراجع (ص ٣٨ ـ ٣٢ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه)، إلا أن كلام صائن الدين في مقام و كلام صدرالمتألمين في مقام فافهم و تبصرً.

ثم إن الكلام على تلك الوحدة الذاتية المقة المقيقية المطلقة على مشرب العرفان فلا دغدغة فيه لأن الوجود عند العارف وحدة شخصية ذات مظاهر، و أما على مبنى صاحب الأسفار فالوجود مشكك ذو مراتب، و العارف يطلق التشكيك باشتراك اللفظ على معنى، والفيلسوف المشائي على معنى، والمتآله الإشراقي على معنى، وقد فرغنا عن تفصيل ذلك و بيانه في مواضع أخرى؛ ان ربي على صراط مستقيم؛ ولا تنس التوحيد الصمدى فان كل الصيد في جوف الفرأ، وقد أشرنا اليه غير مرة.

ص ١٢٧ - س ١٨٨، قوله: «فوق ذلك كله» خبر لقوله: وشأن الحق الأول، أى شأن الحق الأول، أل شأن الحق الأول مع العقل و النفس و... فوق شأن النفس مع قويها و أفعالها كلها. ص ١٢٨ - س ١٠٠ قوله: «وقد علمت أن أشرف...» إشارة عالية إلى طبقات السبرازخ و المقابر المثالية، إيّاك و أن تكتفى بظاهرها السهل الممتنع و عليك بلزوم باب من يصلم ألسنة هذه الأسرار النازلة من بطنان عرش التحقيق والتدقيق؛ ولملك بالمراجعة إلى كتابنا المعمول في اتّحاد الماقل و المقول تملّع إلى نبذة من تلك الحقائق السامية والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم.

واعـــلم أن موضــعين من كتاب أسرار الآيات للمصنّف ثمّا يغيدك و يعينك فى المقام، فإن شنت فراجع ص ۶۴ و ص ۷۹ من ط ۱ من الرحــلى الحـجرى منه. ص ۱۲۸ ــ س ۳۰. قوله: «وكونها فى بيوتها التى لها...» أى البيوت الاتناعشر للکواکب السبعة، و قبال بیت کل واحد منها و باله: برج بهاری: حمل و ثور و جوزا و صغی: سرطان و أسد و سنبله؛ خریفی: میزان و عقرب و قوس؛ شتوی: جدی و دلو و حوت. و برجهای اول از بروج چهارگانه قصولیه از بروج دوازده گانه را منقلب خوانند، و اواسط آنها را ثابت، و اواخر آنها را ذوجسدین. و هر زوج از بروج را بترتیب مذکور مقدّم آن زوج را مذکر نهاری، و مؤخر آنرا مؤنث لیسلی خوانند. و ایضا زوج اول مقدّم آن آتشی است، و مؤخر آن خاکی است؛ و زوج دوم مقدّم آن هوائی و مؤخر آن آیئ، و باز زوج سوم مقدّم آن آتشی و مؤخر آبی و هکذا.

ص ۱۲۹ ــ س ١. قولـــه: «ولــو جاوره غيرها من المناصر...» أى ولو جاور الفلــك غــير النار من العناصر تسخن ذلك الفير بدوام حركته فصار اى ذلك الفير ناراً و انضم اليها الخ.

ص ۱۲۹ ـ س ۴، قوله: «الغالب عليهما عنصرها» أى الغالب على الحيوان و النبات عنصر الارض.

ص ۱۲۹ ... س ٧، قوله: «من المناصر و الأفلاك شفاقة...» قد تقدّم كلامنا في بعض التعليقات من أن الفلك الجسّم في الهيئة الجسّمة هو تصوير و تخيّل لتحصيل انضباط حركات الكواكب و تسهيل التعليم و تقريب الذهن الى الواقع على التفصيل الذى بيّناه في رسالتنا الفارسية المسمّاة به «كلّ في فلك يسبحون»، و قد طبعت مع تسع رسائل فارسية أخرى باسم «ده رساله فارسي». و تلك الرسالة هيى التانية منها، و هذا المبحث القويم اعنى البحث عن الهيئة الجسّمة هو الفصل الرابع منها المسمّى به «فلك چهارم» ـ ص ٧٤ ـ و قد أجاد الفاضل القوشجى في شرح الفصل الشائى من تجريدالاعتقاد بقوله الرصين القويم في ذلك:

«و كفى بهسم فضلاً أنهم تخبّلوا من الوجوه الممكنة ما تنضبط به احوال تلك الكواكب مع كثرة اختلافاتها على وجه تيسّر لهم أن يُعيّنوا مواضع تلك الكواكب

و اتصــالات بعضــها مــع بعــض فى كل وقت أرادوا بحيث تطابق الحسّ و العيان مُطابقــة تتحيّر فيها العقول و الأذهان؛ و من تأمّل فى أحوال الأظلال على سطوح الرّخامات شهد أن هذا لَشىءٌ عجابٍ، و أثنى عليهم بثناءٍ مستطاب».

ص ۱۲۹ ــ س ۲۷. قولــه: «كالتَّغل» التفل بضم التاء المتلَّنة ما يقال بالفارسية كُنْجارة.

ص ۱۲۹ ــ س ۳۱. قولـــه: «يتحصّــل منهما» اى من صورة أخرى و البدن؛ ففي المقام كلام في تجرّد النفس و أطوارها.

ص ۱۲۹ ــس ۳۵. قولـه: «ومن صفوته...» أى خلق من صفوة الدم الحالص الروح البخارى، و قوله «الذى هو فى النقاء...» الذى صفه للروح البخارى.

ص ١٣٠ ـ س ١٩، قولمه: «ثم اذا بلغت في تدرّجها في الاستكمال...» اى ثمّ اذا بلغت النطقة في تدرجها في الاستكمال؛ و العبارة قد صحّفت في الطبعة الأولى و الصحيح ما اخترناه.

ص ۱۳۰ ــ س ۳۰، قولـــه: «رغفاناً عريضة» رغفان كففران جمع رغيف يقال بالفارسية نان گرده. و گرده نان.

ص ١٣٠ ـ س ٣٠. قول.: «فهـ لاّ كانت أفعال الملائكة باطناً...» مع امكان قيام شخص واحد لجميع هذه الأفعال السبعة.

ص ۱۳۱ ـ س ۱۱، قولـــه: هوانمــا نســية الملائكــة إلى من هي تحت أمره و طاعته...» ضمير هي راجع الى الملائكة، و ضمير امره و طاعته راجعان الى من. ص ۱۳۱ ـ س ۲۶، قوله: «وكل ذلك ما يغنيك...» كلمة ما نافية.

ص ۱۱۱ - س ۳۵ قوله: هولم يخلق لك ميل...» فعل لم يخلق مجهول.

ص ۱۳۲ ــ س ۲۵، قوله: «فيمابين الحافقين» الحنافقان عما المشرق و المغرب.

ص ۱۳۲ ــ س ۳۰. قولـــه: «ويــــتوى فى ذلك...» اى يستوى فى ذلك الذي ذكر من الأحوال راكب البرّ و راكب البحر.

ص ۱۳۳ ـ س ۱۳، قولــه: «تأخذ حبّة واحدة و ترد سبعمائة...» اشارة إلى

كريمة «مثل الذين ينفقون أموالهم فى سبيل الله كمثل حبّة انبتت سبع سنابل فى كل سنيلة ماثة حية...» (البقرة، الآية ٢٤٢).

ص ۱۳۳ ــ س ۲۷، قولـــه: «و دءوب شمســها و قمــرها...» اشارة الى كريمة «وسخر لكم الشمس والقمر دائبين...» ــ القرآن الحكيم، سورة ابراهيم، الآية ۴۱ ــ.

ص ١٣٣ ـ س ٣٢، قوله: «و ما من صورة على وجه الأرض....» اصل قويم و حكم حكيم ناظر الى قولـ سبحانه سورة الغنى أى فى الواقعة «ولقد علمتم النشأة الأولى فلو لا تذكرون». وقلت فى القصيدة الصحراوية من ديوانى.

نقشة دنیای دار هستی آمد اینجنین تا چه باشد آنچه اندر عالم بالاستی اندرین معنی چه شیرین گفت میرفندرسك صورتی در زیر دارد آن چه در بالاستی

ص ١٣٢ ــ س ١٧، قوله: «وأن قيّض للشمس...» أى قدّر للشمس طلوعاً. و قولسه: «لقضاء الأوطار» أى لقضاء الحاجات فىالأطراف. والهُدُوَّ معناه بالفارسيّة آرميدن.

ص ۱۳۴ ــ س ۲۹. قولمه: «يحصل النماء و الرواء» الرواء بضمّ الراء حسن المنظر.

ص ۱۳۵ ـ س ۱۶. قولــه: «وطوّقهـا اسـبوعاً» اسـبوع هفته و هفت بار را گویند.

ص ١٣٥ ـ س ٢٥، قولمه: «فالعشق الجرد عن الشوق...» العشق سار في الجميع، والشوق في هذا الفصل بعد أسطر في بيان الفرق بين العشق والشوق حيث يقول: فالعشق حاصل للشيء دائماً سواء في حال وجود كماله أوفي حال فقد ذلك الكمال، و أما الاشتباق و الميل فأنما يحصلان للشيء حال فقدان الكمال و لذلك كان العشق سارياً في جميع الموجودات و الشوق غير سارٍ في الجميع بل يختص بما يتصور في حقّه الفقد.

ص ۱۳۶ ـ س ۱۰، قوله: «و نحن قديها مراراً أن الحياة سارية في جميع الموجودات» لسريان الوجود فيها...» ناظر الى التوحيد الصمدى كما قد أشرنا

إليه مراراً، و قد أجاد العارف الرومي فيالمتنوى بقوله القمين القويم:

نطق آب و نطق خاك و نطق گل هست محسوس حواس اهل دل جملسه ذرات در عسال نهسان با تو می گویسند روزان و شبان ما سمیمسیم و بحسیر و بیا هشمیم از شما نامحسرمان مسا خامشسیم از جمادی سوی جان جان شوید خلفسل أجزاء عسالم بشسنوید تا تو تاریك و ملول و تیرهای دان که بیا دیدو لعین همشیرهای

طفل جمان از شیر شمیطان بازکن بعد از آتش با مملك انسباز كن ص ۱۳۶ ـ س ۱۴، قوله: «أونا قصة بوجه من الوجوه» و على وجه الإجمال. ص ۱۳۶ ـ س ۲۵، قوله: «لنقص جوهره تما يتأتم...» لكن بوجه.

ص ١٣٧ ـ س ١٠، قولسه: «ونحسن بحممدالله عرضنا ذلك بالبرهان و الإيمان جميعاً» أقـول كلامـه ناظر الى ما قاله الشيخ الاكبر محيى الدين العربى فى المقام فى آخـر الـباب الـثانى عشر من الفتوحات المكيّة (ج ٢ ص ٣٤٥ من الطبع الأخير بمصر: نحن زدنا مع الإيمان بالأخبار الكشف؛ فتبصّر.

ص ۱۳۷ ــ س ۱۹. قولسه: «فلديموسة نـزاعها إلى الصــورة» النزاع بالكسر الشــوق، ويقال بالفارسية آرزومندى. و قوله: «إشفاقاً عن ملازمة العدم المطلق» إذ كل موجود فهو نا فر بطبعه عن العدم المطلق.

تبصرة: اعلم و أن كلمة و لوعها قد حرّفت به «تنوّعها»، و كلمة التنوّع محرّفة من الولموع بلا دغدغة كما فى نسختين من تلك الرسالة عندنا، أى و ولوعها بها موجودة، و ولوعها مجرور معطوف على قوله ديمومة نزاعها، أى ولولوعها. وإن شئت فراجع فى هذه المسائل الى كتابنا الفارسى المذكور آنفا: «انسان و قرآن».

ص ۱۳۸ــس ۶. قولـــه: «أعــنى به نفس الغاية...» ضمير به راجع إلى ما فى قوله المقدم: «بل معشوقها و مقصودها ما هو أجلٌ و اعلى رتبة الخ.

ص ۱۳۸ س ۲۴. قولسه: «يستحفظ كمسال وجودها عند وجوده...» اى عند وجوده... اى عند وجوده، و مستردًا عطف على حافظاً، و ذلك العشق الآخران لم يكن لازماً الخ.

ص ١٣٩ س ١٩، قوله: «إذ المرآة عدمية...» اى المرآة من حيث هي مرآة عدمية لاصورة لها و ليست الصورة الألشخص.

ص ١٣٩-س ١٧، قولد: «وليس فعله إلا بتشابه...» يعنى بالتشابه تجدد الأمثال المعنون في الصحف العرفانية فراجع الفص الشعيبي من فصوص الحكم (ط ١ من شرح العلامة القيصري ـ ط ١ - ص ٢٨٥) حيث يقول الشيخ الاكبر: و من أعجب الأمر الله في الترقي دائماً الح: ولنا وجيزة في تجدد الأمثال لعلّها تعينك في المقام على بعض ما لا يحصل إلا بالسؤال والله تعالى خير مسئول على كل حال، وقد جعلنا تلك الوجيزة النكتة الثالثة عشرة من كتابنا «الف نكتة و نكتة» و الله سبحانه فتاح القلوب و مناح الغيوب.

ص ١٣٩\_س ٢۶، قولمه: «وكل واحدة...» العبارة محرّفة فى المطبوعة الرحليّة والصحيحة منها ما يلى: «وكلّ واحدة ممّا تناله فبشوقها ما نالته منه إلى التشبّه به بطاقـتها فــانّ الأجرام الطبيعيّة الخ. وقوله: «فى غايتها» الضمير راجع الى حركاتها الطبيعيّة. وقوله: على بمض الأحوال» أى السكون أو وضع معيّن.

ص ١٩٠ ـ س ٢١، قولد: «وهمى مستعمة ... » أى الغايات متمّعة لمبايها و ما يتوجّه اليها و مكمّلة لها الخ.

ص ۱۴۰ـس ۲۹، قولـه: «لاعلى نحوالفساد» اي لاعلى نحوالفساد عن مادّة.

قوله: «وأماالطبيعة» اى الطبيعة النباتيَّة فلكونها الخ.

ص ۱۴۱ ـ س ۴. قولسه: «عسلى مسا يكسون لهسا بانفرادها» اى بالقياس الى انفرادها. وقوله: «وسهولة التولحي» التولحي الطلب.

ص ۱۴۱ ــ س ۷. قولـــه: «القوة النباتيّة» أى القوّة النبّاتيّة التى فى الحيوان. و قولـــه: «وذبّ الغضبيّة الحيوانيّة عنها» أى عن القوّة النّباتية. وقوله: «دون البلوغ إلى منــتهاها» أى قــبل البلوغ إلى منتهاها الخ. وقوله: «ما توجد القوّة الحسيّة…» ما موصولة او زائدة.

ص ۱۴۱ــ س ۱۵، قولـــه: «ويحتال...» ضميرالفعل راجع الىالانسان العقلى. وهكذا ضمير قوله: «عن جوهر ذاته.

ص ١٩١ـس ٢٢، قولمه: «و خصوصاً أفضلها» أى أفضل الانواع وهو النوع الإنساني الذي هو ثمرة عالم الخلق...

ص ۱۴۱ ـ س ۲۶، قوله: «فىالتنبيه على اثبات الصور...» لنا رسالة فىالمثل. و رسالة أخــرى فى المثال، و قد طبعتا معاً فى مجلّد واحد، كل واحدة منهما فى عدة فصول.

ص ١٩٢٧ س ١، قولمه: «بما يلائم هوياتها الجزئيّة...» و فى غير واحدة من النسخ: «بما يلائم أهويتها الجزئية». وقوله: «مضاه لفعل» أى شبيه.

ص ١٩٢٠ س ٢، قول. ه: «في سائرا فاعيلها...» الضمير راجع الى تلك الطبائع الجسمانية.

ص ۱۳۲ــ س ۱۸، قولــه: «و اسباب معانيه و غايته» و الطرق الى مقاصده و غاياته.

ص ١٩٢ــس ٢١، قولـــه: «مــن جملة الأوضاع الإلهيّة...» و المدبّرات الكليّة. العلويّة.

ص ۱۴۲ ـ س ۲۷، قولمه: «والفرض منها» الضمير راجع الى الحبّة. وقوله: «بالجنس و النوع» أي في الحيوان. ص ۱۴۳ــس ۵. قوله: «ولأجل ذلك» و فى بعض النسخ فلأجل ذلك. و ذلك اشارة إلى همّ واحد.

ص ١٤٣ــس ٧. قوله: «معدود من جملة الفضائل...» خبر هذا العشق.

ص ۱۴۳ــ س ٩. قوله: «والعشق الحقيقي هو محبَّة الله...» لأن المعشوق حقيقة و حقيقي.

ص ۱۹۴ـس ۱، قولــه: «نحــو طبع مشاكل...» اى نحو طبع مشاكل موجود فىالجــــد، أو نحــو صـــورة فىالجنس، والجنس بمعناه اللغوى لا المنطقى أى مماثلة فىالنسخ.

ص ۱۴۴ـس ۱۲، قولـه: «لاماخرج عن التصور» و أماما خرج عن التصوّر فهــو معلــوم بالعــرض كمــا حقّق فی محلّه. واعلم أن الاتحاد والبحث عن ذلك قد مضى فىالفصلِ الثامن من المسلك الحامس من هذا الطبع (ج ٣ ــ ص ٣٧٥).

ثم اعملم أن البحت عن الاتحاد بهذا الوجه الوجيه تما أفاده الخواجه زين الدين قد س سرة مفاجع رسائل بابا أفضل عص ۶۶۶، ج ۲ ما والدرس السابع عشر من كتابنا في دروس اتحادالعاقل بالمقول.

ثم اعلم أن هذا البحث الشريف أصله معنون فى الصحف العرفانية على اتم بيان وأكمل كلام و أجمل تعبير فراجع الفص المحمدى من فصوص الحكم للشيخ الأكبر محسى الدين العربي فى بسيان سر النكاح السارى بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا علميه، حيث يقول: ولما أحب الرجل المرأة طلب الوصلة إلى غاية الوصلة التي تكون فى الحبة ول تكن فى صورة النشأة العنصرية اعظم وصلة من النكاح الخ.

ص ١٩٤٠ س ٢٥، قولسه: «بالملموسات الملائمة لمزاجها» والأهوية المطيعة المعتدلة المناسبة للمزاج.

ص ١٤٥ ـ س ٢، قولسه: «ثم ان الإنسسان من جملية المكولسات كألمه ذات مجموعة...» ناظر الى اول الفص الآدمى من فصوص الحكم للشيخ الاكبر. فان ما في هذا الفصل بقوله:

«قال الشيخ الكامل المحقق محيى الدين العربي في الفتوحات المكيّة...»

ص ۱۴۵ ـ س ۲۰، قولــه: «ویحبّه...» أی و یحبّه حبّاً حقیقیّاً لما رأی فیه من صنعة موجده الخ.

ص ۱۴۵ـ س ۲۳، قولـــه: «إلا هو و قعله...» أى قعله الذى علمه من علمه بنفسه. و ضمير فى عينه فى قوله: فلما اظهره فى عينه، راجع الى العالم.

ص ۱۴۵ـس ۲۶، قولـــه: «عــبارة عــن مجموع العالم» ای عبارة عن مجموع العالم و إجماله.

ص ١٤٥ ـ س ٢٧، قوله: «والعالم ما في قوة انسان حصره...» كلمة ما نافية.

ص ۱۴۶ــ س ۳۰، قوله: «و أوحش الأشياء عند محبّه...» اى بعد مضىً برهة من الزّمان.

ص ۱۴۷ــ س ۱۳. قولــه: «برمُتها» أى بجملتها مرتسمة فى نفسه الخ. و قوله: «مسلوبة عنه ماكان قبل ذلك...»كلمة ما نائب فاعل لقوله مسلوبة عنه.

ص ۱۴۸ـس ۱۰، قوله: «ويخلع على بعضهم» أى يعطى الحنلمة على بعضهم. ص ۱۴۸ـس ۱۷، قولـه: «و فى اوقات انزعاجهم...» اى اوقات انزوائهم من الحنلق آه.

ص ١٣٩ س ٣، قولسه: «في تحقيق اول الهويّات الصادرة عنه تعالى...» يجب أن يعسلم أن صدور اول الهويّات عنه سبحانه ليس بمعنى الأول الزمانى بل الأول بمناه الرتبى و الظلّى فإنّه سبحانه دائم الفضل على البريّة كما سيصرّح به فى اول الموقف العاشر بقوله: فى دوام جودالمبدء الأول و ازلية قدرته و بيان أنه لم ينقطع ولا ينقطع فيضه عمّا سواه أبداً الح، و سيأتى اشاراتنا و تحقيقاتنا و ذكر بعض رسائلنا فى ذلك المحكم المبرم المحكيم.

واعملم أن المصنّف \_ رضوانالله علميه \_ قد تصدّى لتحقيق البحث عن ذلك الحكم الحكيم أعنى الصادر الأول في عدة مواضع من الأسفار: أحدها في الفصل التاسع و العشرين من المرحلة السادسة (ج ٢ \_ ص ٢١٢ من هذا الطبع)؛ و تانيها

فى أول هـذا الموقـف التاسـع من إلهيّات الأسفار؛ و ثالتها فى أول الموقف العاشر الآتى مـن إلهـيّات الأسـفار؛ على أنه قد أشاراليه فى عدّة مواضع أخرى من هذا الكتاب أيضاً؛ و الأسفار يحتاج إلى تحرير و تتقيع. و نرجو الله سبحانه التوفيق فى ذلك الأمر العظيم الخطير.

ص ۱۳۹ـس ۹. قولــه: «إلى القــول بــأن رفع كل شيء نقيضه...» ولا يلزم حينئذ أن يكون نقيض كل شيء منحصراً فى رفعه بل يجوز أن يكون النقيض أعمّ من أن يكون رفع كل شيء أو وجوده. و قوله: «وأما الرفع فهو مختص...» بخلاف النقيض فإنه ليس يختصّ بجانب بل أعمّ من السلب و الثبوت.

ص ١٤٩ ـ س ١٢، قول ـ ه الأجل أن أحد الطرفين نقيض للآخر ... » أى اللا انسان نقيض للآخر ... » أى اللا انسان نقيض الإنسان بالذات و يصدق على الإنسان أنه نقيض النقيض و رفع السرفع؛ و بعبارة أخرى: كما أن الواحد يصدق عليه أنه ليس بلا واحد فهو من مصاديق سلب اللاّواحد كما أن الكتير مصادي لا واحد فيكون نقيضاً له بالعرض.

ص ۱۴۹ س ۳۲، قولسه: «لما هو نقيضه بالعرض» وهو لاحركة. وقوله: «وكفا الحسركة بالقياس الى السواد» أى فرد اللاّ سواد بالعرض. قوله: «و ذو اللاسواد...» شىء و هو مصداق آه. وقوله: «أن يصدق عليه» ضمير عليه راجع الى الموضوع فى قوله: «إذ الموضوع إذا وجد فيه...».

ص ۱۵۰ـس ۱، قوله: «كالحركة في مثالنا...» مثال لقوله: «لا شيء آخر...» ص ۱۵۰ـس ۷. قوله: «أو تعليلية» اي أو تعليلية لبيان العلّة.

ص ۱۵۰ـس ٨. قوله: «مثل كون الشىء علَّة و معلولاً» فعلَّة الشىء خارجة عنه و كذا المعلول.

ص ١٥٠ـ س ١٣، قولــه: «لكونـه مقابلة لهما...» اى لكون الإطلاق مقابلة للماهيّة المحيثة بشرط شيء أو بشرط لا شيء كما أنهما متقابلتان.

ص ١٥٠ــس ٢٢، قولـــه: «قسمة أخـرى ثمّ الحيثيات المتخالفة...» الأشياء

المتفائرة بالجنس الأعلى لا يوجب نفس تغايرها عدم اجتماعها في مادّة واحدة، و أمّا المتغائرات بحسب الأنواع المندرجة تحت جنس قريب فمستحيل اجتماعها في موضوع واحد؛ وكلّ الأشياء التي لا تجتمع في موضوع واحد من جهة واحدة في زمان واحد فاتها تسمّى متقابلات، فراجع الفصل الأول من المقالة السّابعة من إلهيّات الشفاء (ص ٣١٢ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه)؛ قال \_ رضوانالله عليه: «والأشياء المتغائرة بالجنس الأعلى إذا كانت تمّا يحلّ الموادّ فنفس تغايرها بالجنس الأعلى لا يوجب أن لا يجتمع في مادة واحدة.

وأمــا المــتغائرات التى تختلف بالآنواع تحت الأجناس القريبة التى دون الأعلى فيستحيل البتّة أن تجتمع فى موضوع واحد. و كلّ الأشياء التى لاتجتمع فى موضوع واحــد مــن جهــة واحــدة فى زمــانٍ واحدٍ فائها تسمّى متقابلات و قد علمت فى المنطق عددها و خاصياتها...».

ص ١٥٠ س ٣١، قوله: «بحسب حيثية ما...» مثلاً كالقابضية للجسم لكونه أسود، أية حيثية أخرى كالحركة لكونه أسود، أية حيثية أخرى كالحركة لكونه بالقوة. قوله: «بجمعها أنها غير متصحّحة الحصول...» فإن العرضيّات معلّلة كما هو مقرّر في محلّه. وقوله: «مكثرة للذات...» و إلاّ يتسلسل الأمر.

ص ١٥١ـ س ١٣، قوله: «اغا يستقيم ذلك...» اى اغا يستقيم ذلك البيان الخ. ص ١٥١ـ س ١٤، قولــه: «بحسب تحقّق اصل الوجود...» اى بحسب تحقق اصل الوجود للموضوع فى متن الأعيان لابحسب كل نحو من الوجود

ص ۱۵۱ـ س ۱۷، قوله: «من طريق حمل على...» الظرف متعلَّق بمتقابلين.

ص ١٥١ ـ س ١٨، قولـه: «هى بعينها...» ضمير هى راجع الى الحيثية فى قوله حسق كانت الحميثية التى من جهتها بخصوصها. وقوله: «كانت اللاّحركة...» جواب إذا كان، فى قوله المقدّم: وأما إذا كان اقتران الموضوع الخ. و قوله: «من طريق حمل على...» الظرف متعلق بالنقيضين. وقوله: اجتماعهما، فاعل قد لزم.

ص ١٥١ــ س ٢۴، قولـــه: «فصل في أنَّ أول ما يصدر...» قد تقدَّم كلامنا في

ذلك فى تعليقاتنا على الفصل التاسع و العشرين من المرحلة السادسة فى العلّة و المعلول فى اول ما ينشأ من الوجود الحق (ج ٢ ـ ص ٤١٣ من هذا الطبع). و نكتفى هاهنا بنقل تعليقة فارسية منّا و هى مايلى از بسيط الحقيقة يعنى از واحد حتى صرف، و بعه تعميم بحث ازواحد بما هو واحد صدور الف و ب نشايد؛ اكر گويى ب ليس الف است كه هر چند حمل على را در آن دو نشايد، أمّا به حمل فى در موضوعى خارجى تحقق آن دو صحيح است، مثل حركت و ماليس بحركت است لون است كه به حمل على صحيح نيست گفته شبود حركت ليس بحركت است أما در خارج به حمل استهقاقى يعنى فى، حركت و ليس حركت است أما در خارج به حمل استهاقى يعنى فى، حركت و ليس حركت است أما در خارج به حمل استهاقى يعنى فى، حركت و ليس حركت كه لون است قمق يابند.

جواب اين است كه اين فرض در موجود خارجى به لحاظ تعدّد حيثيت او صحيح است، أما در بسيط الحقيقة و واحد صرف صدور الف با صدور ماليس الف مثلاً ب تحقق نمى يابد زيرا صدور ماليس الف در قوّه عدم صدور ب است از همان حيث صدور ما ليس ب كه الف است: يعنى حيثيت صدور الف كه ليس ب است جمان حيثيت عدم صدور ب است جون عين خارجى بسيط محض و واحد صرف است، وإلا يعنى و اگر حيثيت ما ليس الف همان عدم صدور ب نباشد بايد ليس ب كه الف است بعينه ب باشد چون مورد بحث در اصل پنجم الست كه إذا اتصف موضوع بسيط الذات من جميع الوجوه بصفة من الصفات فيجب أن يتصف بها بجميع الاعتبارات و فى كل مرتبة من مراتب نفس الأمر.

قوله: «و إن لم يكن...» واو وصلية است يعنى هر چند در موضوعى كه واحد حق نيست كه تعدد حيثيت بر ميدارد، ماليس ألف در قوه عدم صدور ب نيست كه مسى شسود صدور الف با ماليس الف كه ب است در حمل فى تحقّق يابند مثل تحقّق حركت با لون كه ليس حركت است؛ و به مثال مصنّف ما ليس براتحة مثلاً سواد با رائحه در جسم تحقّق يابد زيرا سواد كه ماليس برائحه است به منزله يعنى در قوه ماليس الرائحه كه ضداً رائحه نيست، أمّا در مانحن فيه ب كه ماليس

الىف اسـت بمنزله و قوّه ماليس ب است كه ضدّ ب است. و قوله: «وإن لم يكن بمنزلـة، أى مـن حيت إنه لم يكن بمنزلة آه؛ و مراد از ما در ماليست فيه الرائحة ضدّ است.

ص ١٥٢- س ١، قول البرحلة السادسة \_ ج ٢ ـ ص ١٧٦ من هذا البرهان...» قدمر قالفصل الثالث عشر من المرحلة السادسة \_ ج ٢ ـ ص ٢٧١ من هذا الطبع \_ . و مراده من إمام الباحثين المعترضين الفخر الرازى في المباحث المشرقية. وقول الخدسة وقوله: «وإن لم يكن هـو في قـوة ...» الـواو وصلية؛ و ضمير هو راجع الى ما في قوله: «صدور ماليس آيمينه في قـوة ...» وقول اله وضير الماتحة في الجسم» كالسواد؛ وإن لم يكن بمنزلة ما \_ معنى ما الضد ً \_ ليست فيه \_ ضمير فيه راجع الى ما بعنى الضد، رائحة في مطلق التحقق والوجود فيمكن ضمير فيه راجع الى ما بعنى الضد، رائحة في مطلق التحقق والوجود فيمكن \_ خبر فان ما ليس برائحة الم أن قوله في مطلق التحقق اشارة إلى أن ماليس برائحة وووالسواد مثلاً ليس بمنزلة ما ليست فيه الرائحة أى ضد الرائحة الذي لا يجتمع ما الرائحة في مطلق التحقق والوجود .

ص ۱۵۲ـس ۱۱، قولسه: «فانه بعد ما حرّر كلام الماتن» يعنى بالماتن الفخر السرازى و قولسه: «منع كون صدور لا امثلاً...» أى قول الشيخ ابى على. وقوله: «اقول المطلقتان...» أى الكاتبي يقول: اقول المطلقتان أثما الم

ص ۱۵۲ س ۱۶، قوله: «اورده بهمنیار فی کتاب التحصیل...» ص ۵۳۱ ط دانشگاه تهران، از انتشارات دانشکده الهیات و معارف اسلامی.

ص ١٥٢ ـ س ١٨، قولمه: «معيّة بالطبع...» أى معيّة بالطبع و بالذات فانه لا يصدر عنه شبىء إلا بعد أن يجب صدوره عنه أى صدور ذلك الشيء عن البسيط فإن صدر عن اج من حيث يجب صدور ب عنه أى عن البسيط لم يكن حيث نذ واجباً الح. وقوله «يصدر عنه ما ليس ب» اسم كان؛ فلايكون إذن صدور

ب عنه واجباً و إلا لم يصدر عنه ماليس ب لأن نقيض الواجب ممتنع.

ص ۱۵۲ س ۲۳، قول د الابد و أن يكون فيها من الخصوصيد ... مضمير فيها راجع الى العلم من الخصوصيد . و كلمة ما في «مالا فيها راجع الى العلم المناب العلم المناب ا

ص ١٥٣ــ س ۴. قوله: «فإذن منشأ تلك المناسبة...» الاضافة بيانيَّة.

ص ١٥٣ــس ١٢، قوله: «وإمّا أن يكون أحدهما مقوّماً…» أى ليس بخارج. ص ١٥٣ــس ١٩، قوله: «هوالمعلول فقط» والمفهوم الآخر من ناحية العلّة. ص ١٥٣ــس ٣۴، قوله: «وما فرض اثنين واحداً» اى واحداً على العينيّة.

ص ١٥٢-س ٣، قولسه: «فلسس هنذا الدليل بصحيح...» اى اقتضاء الجسم المحصول والقبول لسيس بصحيح، و دليلهم أى دليل الحكماء غيرمبنى على كون المؤشريّة بل مفهومه أى مفهوم دليل الحكماء أنَّ مؤثَرية المؤثَّر الواحد فى أثر لاتكون تلك المؤثَّريّة من جهة مؤثَّريّة المؤثَّر الواحد فى غير ذلك الأثر.

ص ۱۵۴\_س ۵. قولــه: «ثم قــال صاحب الكتاب...» يعنى بصاحب الكتاب الرازى. و قوله: «محاذية للنقطة الأخرى» أى للنقطة الأخرى من تلك الدائرة، ولم يلزم من تفاير هذه المفهومات كون النقطة أى النقطة المركزيّة مركّبة.

ص ١٥٤ ـ س ٨، قولسه: «وعندهم أن العلّــة...» أي عند الحكماء أن العلّـة الواحدة لايصدر عنها شيئان من حيث إنها واحدة ولا يمنعون صدور شيئين كالحاذاتين يقبلها قابلان عنها أي عن العلّـة الواحدة.

ص ۱۵۴ ـ س ۱۱، قول ـ . «فاع ترض أيضا فى بعض كتبه...» اى فاعترض السرازى ايضاً فى شرحه على الفصل الحادى عشر من النمط الخامس من اشارات الشيخ الرئيس، و فى المباحث المشرقية ـ ط حيدرآباد الهند، ج ۱، ص ۴۶۳ ـ . ؛ فاعترض تارة فى صورة النقض و منع المقدمات و الاحتياج الى حيثيتين بالدليل. ص ۱۵۴ ـ س ۱۵۴ ـ فولد: «ويعود التقسيم المذكور» يعنى إما مقومات أو لوازم

أو بالتفريق. وقوله «ولا يقبل الأ واحداً» مع أن هذه باطلة بالمعارضات المذكورة. وقولسه: «وأجاب عنه المحقق الطوسى...» و راجع الفصل الحادى عشر من النمط الحامس منه كما ذكرناه آنفاً.

ص ۱۵۴ـس ۱۵. قولــه: «امور لاتتحقّق...» اى أمور لا تتحقّق و لا تستند عـند وجــود شــى. واحــد لاغــير بخلاف الأمر فى الصدور فائها أى تلك الأمور لاتلــزم الشــى. الواحد من حيث هو واحد بل تستدعى تلك الأمور وجود اشيا. فوق واحد يتقدّمها أى يتقدم وجود اشياء تلك الأمور.

ص ۱۵۴ــ س ۱۸. قولـــه: «للى قابل و شى....» أى الى قابل و فاعل يوجد ذلك الفاعل المقبول فى القابل.

ص ۱۵۴ س ۱۹. قولسه: «لايمـنع خــروجه» ای لايمنع خروجه علی سبيل التدريج عنها»

ص ۱۵۴ــس ۳۵، قولــه: «بل مصداقه...» أى بل مصداقه الظاهر فى أن نفس وجود الذات كاف فىالسلب.

ص ١٥٥ـ س ١. قولــه: «بالقــياس الى امــرين» اى بالقياس الى الحجريّة و الإنســانيّة كـــا مــرّ. وقوله: «قال بعض اكابر الأعلام...» يعنى به استاذه صاحب القبسات.

ص ١٥٥ــس ١٠، قوله: «فاذا كان كذلك» أى بحيث وجد الموضوع.

ص ١٥٥ـس ٢٩، قولسه: «وهم و تنوير، و ربما توهم متوهم أنه إذا كان...» قسد تقدّم البحث عن نحو ذلك المطلب فىالفصل الثالث عشر من المرحلة السادسة أيضاً ـ ج ٢، ص ٢٧١ من هذا الطبع \_قولسه: «فصل فى أن البسيط الذى لاتركيب فيه أصلاً لايكون علّة لشيئين بينهما معيّة بالطبع» فتدبّر.

وقد أجاد ابن الفنارى فى مصباح الأنس فى شرح مفتاح غيب الجمع والوجود للقونــوى (ط ١ مــن الرحــلى ــ ص ٢٩) بقولـــه: قولهم الواحد لايصدر عنه إلاّ الواحــد إذ لو صدر عنه اثنان لكان لــه علّـتان فهو مع كلّ علّية غيره مع الأخرى فهمو أثنان ولو من جهتين. لايقال فلايصدر عنه واحد أيضاً و إلا لكان لمه علية فهو معها غيره بدونها؛ لأنا نقول ليس المراد بالعلية النسبة التي بين العلّه و المعلول فمإن النسبة غير المنتسبين قطعاً بل المراد كونه بحيث يصدر عنه و إن من شأنه الصدور عنه و هدذا عينه ولذا لايوجب اعتبار الغير ولا التعدد من حيث هو بخسلاف العلّمتين فمان تعددهما قطعاً باعتبار الغيرين كما مرّ مثاله (ص ٩) من أنّ إيصار الواحد عشر مبصرات فائمه من حيث محلّه واحد و إن كان من حيث المتعلقات، والله سبحانه فتّاح المتعلقات عشر مبصرات... فراجع مصباح الانس بتعليقاتنا، والله سبحانه فتّاح القيوب.

ص ۱۵۶ ـ س ۲، قوله: «ليصم بها صدوره بعينه...» اى ليصم بخصوصية أخرى صدور كل منها بعينه.

ص ١٥٤ـ س ١٣. قولـه: «مستتبع إياه فىالاعتبار...» أى فى الاعتبار العقلى. فكذلك هو \_الضمير راجع الى المعنى الغير الإضافى \_متأخر فى اعتبار العقل.

ص ١٥٤ ـ س ١٨، قوله: «على ذات المعلول» أى على ذات المعلول و ماهيته. ص ١٥٧ ـ س ١٢، قولسه: «وبين أن نسبتها...» أى نسبة خصوصية الايجاب الخ.

ص ۱۵۷-س ۲۱، قولسه: «بال وجود العقل بالفعل... الخ» يعنى وجود العقل بالفعل مطلقا أى فى أيّة مرتبة من مراتبه سواء كان العقل الأول أوالتافى الخ يكون من الكمالات المطلقة لطبيعة الموجود بما هو موجود. وقوله فضلاً يعنى إذا كان وجدود العقل فى أية مرتبة من مراتبه كمال لطبيعة الموجود بما هو موجود فبطريق اولى يكون وجدود الخصوصية المصدرية التى هى مبدء العقل و منشأه من كمال الموجود بما هو موجود.

ص ۱۵۷ـس ۲۶. قولــه: «قــد ذكــر صــاحـب روضــة الجنان...» كتاب روضة الجــنان لــلمحقّق الفاضل المولى أبى الحسن الأبيوردى المتوفى ۹۶۶ هــق، نسخة كاملة منه بخطً على بن حمدالله الجميلاني موجودة فى مكتبتنا تاريخ كتابته ۱۰۷۳ هــق. ص ١٥٧ ـ س ٣٢، قوله: «و مسراده أن الخصوصية التي...» قد سقط قريب سطر من عبارة الكتاب هاهنا في الطبع الأول الرحلي الحجرى و تمامها هكذا: «و مسراده أن الخصوصية التي بها يصدرالمعلول الأول عن الواجب جل ذكره هي عين ذاته، و سائر الخصوصيات التي بها يصدر عنه ما سوى المعلول الأول هي أمور منضمة اليه»

ص ١٥٨ س ١، قولمه: «من جهتين و إذا كان واحداً حقيقياً...» هذه هى العبارة الصحيحة؛ و قد حرّفت في الطبع الأول الرحلي بهذه الصورة: «و إذا لم يكن واحداً حقيقياً» و الصواب ما اخترناه.

ص ١٥٨ س ٢۶، قولد: «من جهة فصل آخر...» من جهة فصل آخر اى المستقيم، تحت جنسه المتوسط أي الكم المتصل.

ص ١٥٩ ـ س ٥، قوله: «حكمة عرشية...» يشير في تلك الحكمة العرشية إلى أنَّ الموجودات كلَّها حيَّة عالمة مريدة قادرة؛ و إلى تجدّد الامثال؛ و إلى الحركة في الجوهر؛ و إلى العلم؛ و إلى المثل الإلهيَّة، فاغتنم.

ص ١٥٩ س ٢١، قول، الله الله الله الله المورة الجرمية... » في بعض النسخ الجزئية مكان الجرمية.

ص ١٥٩ـ س ٢۶. قولــه: «فكذلـك صورها التي...» اى الصور الجسمية و النوعيّة في الخارج.

ص ١٥٩ـس ٣٧، قولمه: «فصارت علماً كلا علم...» و هو قدس سرّه العزيز قد أقام برهاناً على اثبات الشعور و الحياة لجميع الأشياء كلّها فى مباحث العلّة و المعلول من السفر الأول و الفلسفة الأولى، و أشرنا الى نكات عرشية فى ذلك.

ص ١٥٩ س ٣٠. قولمه: «فهو إما لأجل...» ضمير هو راجع الى كلمة ما فى قولمه المقدّم: «فما ورد فى الكلام الإلحى من قوله جل ذكره...». قوله: «و كمالاته من الصفات السبعة أيضاً وهى الحياة والعلم والإرادة والقدرة و السمع و البصر و الكلام؛ و راجع فى بيانها الفصل الثانى

من فصول شرح القيصرى على فصوص الحكم للشيخ الاكبر محيىالدين \_ج ١ \_ ص ۴۶ بتصحيحنا و تحقيقاتنا و تعليقاتنا عليه \_ .

ص ١٥٩ س ٣٥ قولسه: هو بين الجسد و الروح نسبة اتحاديّة...» ان النفس لما كانت ذات اطوار و شئون فتارة يبحث عنها في مقامها الطبيعي و أحكامها مها العنصرية من حيت إن البدن مرتبتها النازلة... (الحجج البالغة على تجرّد النفس المناطقة ــ الطبعة الأولى ــ ص ١١)؛ و سيأتى تفصيل البحث عن هذه المسائل في كتاب النفس.

ص ١۶٠ ـ س ع. قولمه: «لأنَّ الملائمة هي المشاجة...» و المشاجة هي مشاركة الشيئين في صفة من الصفات.

ص ۱۶۰ ـ س ۱۰، قولسه: «بــل فى خصوصىية جــا...» اى بــل الاتَّفْساق فى خصوصية يما آه.

ص ١٤٠ س ١٧، قولسه: «لم يلمزم تسماويهما...» اى لم يلزم تساوى العلَّة والمعلول في الحقيَّة.

ص ١۶٠ ـ س ١٥. قولـــه: «ثم قبال بقسى النظر...» أى ثمّ قال بعض الأذكياء بقى النظر فى أنه تعالى واحد حقيقى كما قصدوه و يقولون به إذ ذهبوا الخ.

ص ۱۶۰ س ۱۸، قولسه: «والصورة أيضاً...» والعبارة الصحيحة الكاملة هكذا: «والصورة أيضاً يحتاج في تشخصها الى العوارض و الى الهيولى فلاتكون معلولاً أول.

ص ١٩٠٠ س ٢١، قوله: «و قد أسممناك أن حيثية كل صفة...» في نسخة من الأسفار موجـودة في مكتبتنا تعليقة مخطوطة في المقام بهذه الصورة: «قوله قدّس سرّه العزيز الشريف: وقد أسمعناك إلى آخره؛ أقول: ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ذلك هوالفوز العظيم لأنه قدّس سرّه العزيز قد بلغ في توحيد الصفات أيضاً أقصى المراتب كما في توحـيد الذات و توحيد الأفعال و التربّب في الصفات و أشراط تقددّم بعضها على بعض و توقف حصول بعضها على البعض كما نسب الى بعض

العرفاء الشامخين ظاهره غير صحيح؛ وكذا ما اشتهر بينهم من أن أول ما يتعيّن به الدذات صفة الحيوة أو صفة العلم، وقد مال الأكثرون بالأول و ذهب جمال المارفين كمالالديمن عبدالرزاق \_ س \_ في اصطلاحاته إلى الثاني، وقد تداولت على السنتهم مقاولة كون صفة الحيوة إمام الأثمّة السبعة الحسني من الصفات الإلهيّة، والله ولى الفضل العظيم؛ وأنا الفقير الحامل المنزوى ميرزا محمد العراقي وفقنا الله لما يحبّ ويرضى».

ص ۱۶۰ س ۳۰ قولسه: «لا أن أحد أقسامه هو التضايف...» أى التضايف مطلقا أحد مطلقا ولو لم يكن فيه تقابل و قوله: «على هذا المنوال» لأن التضاد مطلقا أحد اقسام التقابل، و هكذا السلب و الإيجاب على الإطلاق. و قوله: «ثم قال...» اى ثم قال بعض الأذكياء

ص ١۶١ ـ س ١، قوله: «كما نظر اليه...» كما نظر الى ذلك المطلب في مباحث التلازم بينهما.

ص ۱۶۱-س ٣، قوله: «و تشخصها الجزئي» الضمير راجع الى الصورة المطلقة. و قوله: «لا توجد الآفي الخيولي المنفعة» ضمير الفعل أعنى لا توجد راجع الى عوارض مخصوصة. و قوله: «وهذا أمّا ينضبط...» هذا اشارة إلى قوله و تشخصها الجزئي.

ص ۱۶۱ــس ۶. قولـــه: «وهى إما داخلة...» الضمير راجع إلى كلمات تناه و تشكّل و مقدار مخصوص و وضع معين و غير ذلك.

ص ۱۶۱ ـ س ۱۰ قول ـ ه الصدور ما تفتقرهي في تشخصها إلى ذلك الصادر ... الصدور ما اي لصدور الهيولي تفتقرهي اي الصورة في تشخّصها إلى ذلك الصادر اي إلى الهيولي.

ص ١۶١ــ س ١٤، قولــه: «الصورة الجرمية المشتركة» اى الصورة الجسميّة. و قوله: «ولو من بعض الجهات» أى بواسطة الصورة الجسميّة.

ص ١٤١ــس ١٤. قولـــه: «ملتـــُمة الحقيقة من حيثيتين» أي حيثية بها قبل

الهبيولى و هي ارسالها و اطلاقها، و حيشية بها بعدالهبيولى و هي تشخصها و خصوصيتها. و قوله: «من جهنين جهة فعلية بقائية باعتبار الإرسال، وجهة انفعالية حدوثية باعتبار الخصوصية لايكن أن يكون سبباً لوجود ما يفتقر اليه دالضمير راجع الى ما .. في ذاته ولو من إحدى الجهتين و هي الخصوصيّات دون الأخرى أي الإرسال إلا أن يكون واقماً في عالم الحركات والاستعدادات .. وحينذليست سبباً مستقلاً. و قوله إلابأسباب كثيرة، كالعقول و الأفلاك و غيرها.

ص ۱۶۱ــس ۲۶، قولــه: «فكـيف يقاس حال صدور...» أى فكيف يقاس حال صدور المركّب عن البسيط الحقيقي مجال صدور المركب عن المركّب.

ص ۱۶۱ س ۲۹ مؤله: «و ان كان في ضمن ذلك...» أى و إن كان في ضمن صدور كمثير خارجى عمن كثير خارجى استناد واحد منهم أى الهيولى مشترك المذات من جهة وحدتها الضعيفة المبهمة إلى واحد عددى أى العقل من جهة الغراده الخ.

ص ١٤١ــ س ٣٠. قولـــه: «فكـيف يقاس...» هذا الواحد اي العقل الذي مع الكثرة الاعتبارية إلى الواحد الذي هو قبل كل كثرة أي الله تعالى شأنه.

ص ۱۶۲\_س ۱، قولمه: «فاذا كان الأمر كذلك» أى اذا كانت النفس محتاجة الى المادة.

ص ۱۶۲ س ۳، قولسه: «قبل وجودها» الضمير راجع الى مادة في قوله بالقياس الى مادّة أخرى.

ص ۱۶۲\_س ۴. قوله: «بعد وجودها» أي بعد وجود المواد.

ص ١۶٢\_س ٥. قولـــه: «ســواء كــان التعلق...» اي سواء كان التعلق بها في اصل الوجود كالأجسام, أوفي الفعل و الايجاد كالنفس.

ص ١۶٢ــس ۶، قوله: «في مرتبة وجوده» ضمير وجوده راجع الى قوله فلك من الافلاك.

ص ۱۶۲\_س ۷، قولـه: «قبل تحدّده أو بعد تحدّده» أي على فرض أن يكون

الخلاء محدّداً؛ و ضمير تحدّده راجع الى مكان.

ص ۱۶۲ س له قوله: «فصل في قاعدة الامكان الأشرف...» ص ۳۵۲ ــ ط ۱ من رسائله التسع في هذه القاعدة. و في عين اليقين للفيض ــ ره ــ قاعدة الامكان الأشرف مبنية على ثلاث مقدمات ص ۸ (۲۴۵) فراجع.

ص ۱۶۲ ـ س ۱۴، قوله: «وكتابه المسمى بحكمة الإشراق...» راجع ص ۳۶۷ من الطبع الأول من الحجرى منه.

ص ۱۶۲ــس ۳۰، قوله: «وهي قاعدة الإمكان الأشرف» و هي أنه إذا وجد الممكن الأخس فلابد أن يكون الممكن الأشرف منه قد وجد قبله.

ص ١٩٢٧ س ٣٣، قوله: «دون غيره» الضمير راجع الى قوله متحدى الماهية. ص ١٩٢٧ س ٣٥، قولسه: «يتكثّر بها...» ضمير بها راجع الى الأفراد فى قوله لا يتفاوت أفرادها. و فى بعض النسخ يتكثر بهما الماهيات، فضمير بهما راجع الى الكمال والمنقص. و قولسه: «أو بعوارضها التى هى أمور خارجة» عطف على بالكمال و المنقص. و قوله: «افراد ماهية واحدة من الوجود...» أى أفراد ماهية واحدة نوعية ثبت لمرتبة واحدة.

ص ١۶٣ـ س ٣. قولـه: «فى إثبات أن الأشرف من افرادها...» الضمير راجع إلى طبيعة واحدة بسيطة. أى الأشرف من افراد طبيعة واحدة بسيطة الخ.

ص ١٤٣ـــ س ٥، قولـــه: «و ذلــك لأنّ...» اى عدم الإيراد على القاعدة لأنّ القاعدة أنّما تكون مطردة.

ص ۱۶۳ س ۸، قولسه: «فانُ الحركات السنماوية كما أنها مؤتّرة فى وجودها...» ضمير فى وجودها و فى عدمها راجع الى الحادثات اى الها مؤثرة إعداداً فى وجودها و عدمها.

ص ۱۶۳ س ۱۵، قوله: «الشريف متقدم على الخسيس ذاتاً...» ولا سيّما إذا لوحفظ تقدمه بوجود نورى. و قوله: «للمتقدّم بالذات في الايجاد» و إن كان هذا التقدّم بعد وجوده. ص ۱۶۳ س ۲۰، قوله: «و بين الامتناع و الامكان بالقياس إلى الفير» الذين ذهب اليهما الحكماء.

ص ١٤٣-س ٢١، قولمه: «لأن الإمكان لايكون بالفير كما مرّ...» مرّ في الفصل الثامن من المنهج الأول من المرحلة الأولى من المسلك الأول من السفر الأول: «ان كلّاً من هذه الطبائع العقلية يحتمل في بادى الأمر أن يكون بالذات أو بالفير أو بالقياس الى الفير، ثمّ المقل بعدالتدبّر فيها يحكم بأن الامكان لايكون بالفير بل بالذات و بالقياس الى الغير فسقط من الاحتمالات التسعة واحد فبقى المتحقّقة منها غانية اعتبارات (ج ١ ـ ص ٢٥٠ من هذا الطبع بتصحيحنا و تحقيقنا و تعقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ١٩٣٧ س ١٣٣، قول ه: «إنما يتمّ ابطال الشق الآخير...» أى و إن لم يجز عنهما لزم الرابع من قول صاحب حكمة الإشراق المذكور آنقا في هذا الفصل قبل تنبيه عرشى.

ص ۱۶۳ س ۲۵، قولسه: «و انتفاء ذلك بمنوع...» ذلك إشارة الى قوله: «ان إمكسان المعلسول يستلزم امكان العلّة...»؛ و قوله «كما فى صورة السند» السند هو قوله: «ان انتفاء المعلول الأول ممكن مع أن علّته و هو انتفاء الواجب مستحيل. و قوله: «فهو موجود قبله» لعدم ما يمنع عن التقدّم.

ص 197 س 198 من الممكن مستازماً للمحال، و هو تجويز كون الممكن مستازماً للمحال، و هذا البحث منه مطرد في جميع البراهين التي يثبت فيها المطلوب بابطال تقيضه لكونه مستازماً للمحال، و قد فككنا هذه العقدة بإذن الله تعالى. هذه تعليقة من المصنف قدس سرّه كما في نسخة مخطوطة عندنا. وقوله في هذه التعليقة: «و قد فككنا هذه العقدة...» ناظر إلى ما مرّ في الفصل الحادي عشر و الفصل العشرين من المنهج الثاني من المرحلة الأولى (ج ١ - ص ٢٩٤، و ص ٣٧٧) من هذا الطبع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه: «فصل في أن الممكن على أيّ وجه يكون مستازماً للمتنع بالذات: فصل في أن الممتنع أن يستلزم ممتنعاً آخر.

ص ۱۶۴ـ س ۳. قوله: «فهى عند الفحص و البرهان يعلم أنها فيه...» و ذلك لأنه تعالى صرف الكمال الذي لا أتم منه.

ص ١۶۴ ـ س ۵، قوله: «أو فيماً يستند إليه...» مع كون اصله له تعالى و هذا إذا كـان مـا يسـتدعيه معلـول خصوص مرتبة لايليق به تعالى؛ أوالمعنى أو فيما يستند إليه تعالى أيضاً.

ص ١۶۴\_س ٧. قولـــه: «مــن العقول القدسية الاطلاع عليها» و قد اسقطت كــلمة فى العــبارة كـــا فى الطــبعة الأولى مــن النسخة الرحلية الحجرية، و العبارة الصحيحة هكذا: «ولا نصيب لعقل من العقول القدسيّة فى الاطلاع عليها.

ص ۱۶۴ س ۱۴، قوله: «يدفع بما ذكره...» اى بما ذكره من الحمل على ما بالقياس.

ص ۱۶۴ــس ۲۲، قولـــه: «محـــال بــالفير الــذي هوالمحــال بالذات» اي عدم الواجب.

ص ١۶۴ ـ س ٢۴، قولمه: «في حقيقة النورية...» أى في حقيقة النورية الظلّية البسيطة قبال الغواسق عندهم.

ص ١۶۴ مس ٢٧، قولسه: «لاشتراك النورية الوجوديّة...» إشارة الى الشرط الأول أعنى الاتحاد في الحقيقة.

ص ١۶۴ــس ٣٠. قولـه: «وهكذا إلى ما لانهاية له» في ما فوق الطرفين.

ص ۱۶۴ س ۳۳، قولمه: «فان معرفة النفس مفتاح خزائن الملكوت» كلمة عرشمية في بميان الحديث الشريف: «من عرف نفسه فقد عرف ربه» قد ذكرنا في تفسيره وجوهاً كثيرة في عدة مواضع من كتابنا «الف كلمة و كلمة». يهديك الى تلك المواضع فهارس الكتاب.

ص ۱۶۴\_س ۳۴. قولـه: «أو بخار يسمّى عند الأطّبَاء بالروح» النكتة الثانية والسبعون سن كتابـنا «الـف نكتة و نكتة» فى بيان اطلاقات الروح فى الصحف العقلية والعرفانية و الطبية. و قلنا فى ذلك: ب ــ روح را بسر روح بخاری اطلاق میکنند و موارد شاهد آن بسیار است: خواجه طوسی در بحث کیفیّات نفسانیه تجرید در تعریف حیات فرماید:

«وهـــى ــ يعــنى الحياة ــ صفة تقتضى الحسّ والحركة مشروطة باعتدال المزاج عندنا فلابد من البنية و تفتقر الى الروح» كه مراد از اين روح، روح بخارى است چنانكه علاّمه حلّى در شرح آن فرمايد:

الحياة تفتقر الى الروح و هي أجسام لطيفة متكوّنة من بخارية الأخلاط سارية في العروق تنبعث من القلب و حاجة الحياة اليها ظاهرة.

زمرهای از متقشّغین از اینگونه تعبیرات در تعریف روح بخاری پنداشتند که مراد از روح نفس ناطقه انسانی است که گفتهاند روح جسم لطیف است و از آن اراده کنند. روح انسسانی را با این که روح بخاری مطیهٔ اولی او است؛ شیخ در آخر فصل هفتم مقاللا دوازدهم طبیعیات شفاء فرماید: «الألة الأولی للنفس هی الحرارة الغریزیّه و بهایتم جمیع أفعالها» (ط ۱ ـ ج ۱ ـ ص ۴۵۴).

ص ۱۶۵ـس ۶، قولسه: «مخصّصات لحسدوث...» ای مخصصسات و معدّات لحدوث الز.

ص ۱۶۵ س ۱۳، قوله: «ما هو فوقه» أي العقل.

ص ١٤٥ ـ س ١٥٠ قوله: «و أما تعدّه ها...» الضمير راجع الى العقول القادسة. وقد تقدّم البحث عن ذلك اعنى وحدة العقول القادسة و تعدّدها فى الفصل النالث من الطرف الثالث من المسلك الخامس ـ أى من المرحلة العاشرة من الطبع الأول الرحلى ـ المسنون ذلك الفصل يقوله: «فصل فى أقسام العلوم» (ص ٥٥٥ من المحلد الثالث من هذا الطبع بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۱۶۵ س ۱۸، قولسه: «و كـذا قدمها و دوامها...» اى و كذا قدم العقول القادسة و روامها الخ.

ص ١۶٥ ـ س ٢٠ قوله: «وأما من حيث نسبتها...» الضمير راجع الى العقول القادسة؛ ثم ما يصدر عنها على التدريج و التجديد من خلق جديد إشارة إلى

تجــدّد الأمــثال. و قــد تقــدم الكلام فى عدة مواضع من الكتاب البحث عن تجدّد الأمثال منها فى الفصل الثامن عشر من الموقف الثامن من هذا المجلّد فى الإلهيّات.

ص ١۶٥ - س ٢٣، قولسه: «تبصرة مشرقية: اعلم أن للوجسود المطلق عاشيتين...»

قد تقدّم البحت عن ذلك أيضاً في الفصل الثانى عشر من المسلك الثالث في القوة و الفعل حيث قال: «فنبت أن في الوجود طرفين أحدهما الحق الأول و الوجود البحث جلّ ذكره، والآخر الهيولى الأولى (ج ٣ ـ ص ٩٢ من هذا الطبع). ص ١٤٥ سبحانه: «ولا يتنزّل الوجود اليها...» تدبّر قوله سبحانه: «يدبّر الأمر من السماء إلى الأرض ثمّ يعرج اليه في يوم كان مقداره الف سنة تمّا

تعدّون (الم السجدة \_ الآية ع)

ص ۱۶۵ س ۱۶۵ س ۳۰ قولد: «و منها أن للفلك طبيعة نوعية جسمانية...» قد أشرنا غير مرة إلى معنى الفلك على ما ذهب اليه الرياضيون، و الى معناه على القول بالفلك الجستم الطبيعى، و رسالتنا المسماة بد «كل في فلك يسبحون» تبحث عن الفلك بالمعنين المذكورين في تسعة افلاك أى في تسعة فصول، و هي مطبوعة مع تسع رسائل أخرى مسماة بد «ده رساله فارسى».

ص ١٩۶٠ س ٢، قول. د الأنه مندمج في الوجود» أي لأنَّ العدم التحليلي الذهني مندمج في الوجود.

ص ۱۶۶ــس ۴، قولـــه: «فذاتهــا كأتها أمر...» الضمير راجع الى النفوس فى قوله لأن النفوس بما هى نفوس قد شوب فيها ضربان من العدم.

ص ۱۶۶ـس ۷، قولسه: «المستلزم للتركيب الخارجي...» و إن لم يستلزم التعدّد الخارجي في المقام.

ص ۱۶۶\_س ۱۰، قُوله: «في الحقيقة و الفعل...» اى في الذات و الفعل جميعاً.

ص ۱۶۶ـ س ۱۸، قوله: «والثالث فقد ذاته عن ذاته في كل وقت و زمان» و ذلك للحركة الجوهرية. قوله: «والرابع غيبة ذاته عن ذاته في كل حدّ و مكان» أي مـن نفسـها. قوله: «و قيل الفرق بينها...» اى الفرق بين الهيولى و بين العدم الذى أى الاسـتعداد السـابق الـذى هو أحد الأسباب الثلاثة للكائنات الح؛ و إن شئت فراجع تعليقات الشيخ: «الفرق بينها و بين العدم الخ ــ ص ١١۴ ــ

ص ۱۶۶ــس ۲۳، قوله: «معدومة بالعرض...» أي بعرض مالم يوجد.

ص ١٤٧ ـ س ٣، قوله: «واحدة نوعيّة...» متحصّلة متّفقة في السنخ.

ص ١۶٧ـــس ٥. قولــــه: «فالموجود الأول عنه...» اى فالموجود الأول الصادر عنه سبحانه وجب الخ.

ص ١۶٧ــ س ١٠، قولــه: «فمخرج ذاته...» فالمثل الإلهيّة هى مخرجة النفوس من القوة الى الفعل.

ص ۱۶۷ ـ س ۱۷ ، قوله: «وليس هو الواجب...» ضمير ليس راجع الى مكمّل في قوله: «أو ينتهى الى مكمّل لايكون فيه شوب قوة استعداديّة.

ص ۱۶۷ ـ س ۱۹، قوله: «إذبه يصير البصر...» ضمير به راجع الى النور الفائض من الشمس.

ص ۱۶۷ــ س ۲۱، قوله: «و وزانها وزان الماهيات...» ضمير وزانها راجع إلى قوة البصر.

ص ۱۶۷\_س ۲۷، قوله: «الى تجدّد هويّتها» أى هويّة طبيعة أخرى.

ص ۱۶۷ـ س ۳۰، قولـــه: «من حيث الثبات المضمّن فيه التجدّد و الحدوث» اى المضّمّن فى الثبات التجدد و الحدوث.

ص ۱۶۸ــس ۶. قوله: «في عالم الدهر» اي في عالم الدهر و الواقع.

ص ۱۶۸\_س ۱۱، قوله: «مسبوق بعدم زماني» على مشرب المصنّف فتدبّر.

ص ١٤٨ س ١٥، قولسه: «فليست هي من جملة ما سوى الله » هذه الكلمة العلميا سر من اسرار المعارف الإلهية في الحكمة المتعالية و قد اشار اليه في مرحلة العلّة و المعلول أيضاً فتدبّر في التوحيد الصّعدى.

ص ١٤٨ـ س ١٧، قولـ ه: «و مع ذلك لكانت بالأسرأ وساطأ بلاطرف» و ذلك

لفـرض اللانهايـــة، و مــادام حكمها حكم الواسطة لاتكون الحركة متحقّقة بالفعل على نحو وجودها لمدم وجود اوّل محرّك على الفرض. و قوله: «ولا محالة هو أمر بالفعل» أى لا محالة ذلك الحرّك أمر بالفعل الخ.

ص ۱۶۸ ـ س ۲۰، قوله: «إما با عطاء المبدء القريب إياه...» ضمير إيّاه راجع الى الفلك؛ والذي صفة للمبدء.

ص ۱۶۸ـ س ۲۱، قولـــه: «لألمه الموجب لــه...» ضمير لأنه راجع الى الأمر بالفعل اى الحرك الفقلاني؛ و ضمير له راجع الى الفلك.

ص ١٩٨٠ س ٢٧، قوله: «و إلا لما اختلفت الحركات الفلكية قدراً وجهة ...» قيل و فسيه إمكان رجوع الاختلاف الى اختلاف لأنواع الأفلاك؛ أقول: قول هذا القسائل وهم، و تحقيق الحق يطلب من الفصل الثالث من المقالة التاسعة من إلهيّات السفاء حيث قبال الشميخ؛ ولكن بقى علينا شى، و هو أنه يمكن أن تتوهّم المنشوقات المختلفة أجساماً لاعقولاً مفارقة الح. و بعد إزالة ذلك الوهم أخذ فى إزالة و هسم آضر و هو أن يكون الفرض لمحرّك هذا الفلك التشبّه بمحرّك ذلك الفعل، فراجم.

ص ۱۶۸ ـ س ۳۳، قوله: «من هذا المنهج» و هو حركات الأفلاك. و قوله: «و عمل فى بيانه رسالة...» قد طبعت هذه الرسالة فى مجموعة رسائله ــ قدّس سرّه ــ ص ۴۷۹، فراجم.

ص ١٤٩ـ س ٣، قولــه: «والأول محــال...» الأول هو القائم بنفسه الموصوف بذى وضع.

ص ۱۶۹ ـ س ۱۸، قوله: «والثانى إما مستكف بذاته...» الثانى هو الناقص. ص ۱۶۹ ـ س ۱۹، قوله: «ليكون متوسّطاً...» اى متوسّطاً في إيصال الفيض.

ص ۱۶۹ــس ۲۰. قوله: «و أيضاً يلزم الفرجة...» أى الفرجة والطغرة و عوز الواسطة.

ص ١٤٩ــس ٢٢، قوله: «إلى آخر الحاشية الأخرى» و هي الهيولي.

ص ۱۶۹ــس ۲۲، قوله: «قال مفيد المشائين و معلّمهم...» يعنى أرسطو.

ص ۱۶۹ س ۲۳ قولسه: «ولسيس لشيء من الأشياء...» اى و ليس لأجل شسىء من الأشياء ليكون مملّلاً بشئ بل الأشياء كلّها موجود لأجله و بايجاده. و قوله: «بل الأشياء كلّها فيه» اى مضمحلً فى جنب شيئيّته.

ثُمُّ في نسخة من الأسفار عندنا تعليقة مخطوطة في المقام على قول ارسطو: «وليس هو الأشياء بل الأشياء كلُّها فيه» تنهى تلك التعليقة برمز «م» ينبغي نقلها و هــى مايــلى: «أى كلّ كمال يتحقّق في شيء فهو ثابت لــه لأنّ الكمال أنّما هو في الوجود و للوجود، و لمّا كان الواجب ــ عزّ اسمه ــ في غاية تأكّد الوجود و فوق مالايتــناهـي في الــتأكَّدو الشــدَّة بمــا لايتناهـي فجميع الكمالات الوجوديَّة ثابتة له بوجــه أتمَّ و أكـــل مــن كــل موجود بما لايتناهى من غير تكثَّر في ذاته تعالى أو تحــدُد و تنقّص فإنّ الوحدة جامعة لجميع مراتب الكثرات بوجه الإندماج؛ والنواة واجمدة لتمام خصائص الشجر و الأوراق والأثمار وكمالاتها على سبيل الانطواء والإندمــاج، و ضياء النيّر جامعة لكليّة درجات الأنوار على طريق الإضمحلال و الإستهلاك، بيل القبول الحق والكلام الموافق لما هو المحقِّق أن الكمالات الحاصلة للممكنات بأسرها أضلال و عكوس و أشباح لما هو الكمال بالحقيقة وليست هي كمالات واقعيّة؛ و لست أقبول كمالات المكنات بما هي كمالات لها مشاجة للكمـالات الواجبـيّة بوجــه و مفــترقة بوجــه تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. بل المقصود من ذلك الكلام أن هذه الكمالات إذا قيست إلى كمال الوحدة الحقّة الحقيقيّة و الواجب المـتنزّة المـتعالى تكـون حالهـا حــال الظلمة و النور والعدم والوجود، ولا يمكن اطلاق الشبيء عليها أو قياس لها إلى سرادق كبريائه في أطـراف جبروته لأنها مخلوقات و هوالخالق، و موجودات و هوالموجد. و فقراء و هوالغفي، و ممكنات و هوالواجب، ولا شك أن كمال الممكن أنما هو كمال إذا نسب إليه فقط و ليس بكمال للواجب بل هذا لــه تعالى عين النقص تعالى شأ و جلَّت عظمته فاذا اجترئت على القول بكون الواجب ممكناً و موجوداً و واجداً له

تصالى بهدذا الوصف فقل عالم كما أعلم و هكذا، و هذا ممالم يتفوّه به جاهل أبله فضلاً عن عالم اللبيب فالمراد من قولهم كلّ الأشياء فيه و بسيط الحقيقة كلّ الأشياء أنه لمّا كان الامكان أعنى الوجود الممكن في غاية الضعف و نهاية الحسة، و الواجب هو كمال القوة والشدة، و منتهى الشرافة و القدرة و الجلال و الرتبة، ولا شيء من هذه الحردلات الضعيفة إلاّ مفاض من رشحات فيضه ولا في، من تلك الأضلال الممدودة إلاّ من لمعات قدرته و أيسه فكلٌ درجة تتصور من الكمال فهو واجده بنفسه و لنفسه فوق ما يتصور بما لا نهاية لمه لكن على وجه البساطة و الوحدة لا الكثرة والتعدد و الانفصال ليس كمثله شي، وهو خالق كل شيء لاتدركه الأبصار و هو يدرك الأبصار و هو اللطيف الحبير؛ فتدبّر و افهم ولا تفرر نظواهر الكلمات فتهوى بك الربح من مكان سحيق».

ص ١٤٩ ـ س ٢٤، قوله: «أقول و الختصر القول...» هذا من كلام المعلم.

ص ١٧٠- س ٣. قوله: «من طريقة النقل و السماع...» ها هنا تعليقة للمصنف قدس سرة وهي مايلي: و عن النبي ص في جواب أسئلة جاثليق في حديث طويل قال فأخبرني عنالله عزّوجل أين هو؟ فقال عليهالسلام: هو هاهنا و هاهنا، و فوق و تحت، و محيط بنا، و معنا، و هو قوله: ما يكون نجوى ثلاثة الآية. و في هذا الحديث أيضاً فبعظمته و نوره قلوب المؤمنين، و بعظمته و نوره عاداه الجاهلون، و بعظمته و نوره ابتغي من فيالسماء و الأرض من جميع خلائقه إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المتشتة فكل محمول يحمله الله بخروه و عظمته و قدرته لايستطيع لنفسه نفعاً ولا ضراً و لا موتاً و لاحيوة ولانشوراً فكل شيء محمول و الله تعالى المسك لهما أن تزولا و المحيط بهما و هو حيوة كلّ شيء و نور كل شيء سبحانه و تعالى عمّا يقولون.

ص ١٧٠ س ١٢، قولمه: «فبزوال نسبة كونها...» الضمير راجع الى الحافظة

اي الحافظة للصورة لنا.

ص ١٧٠ س ١٩، قول عن «والرسح في المثل» اى ما نحن فيه كما في المثال المذكور أي المرآة و وله: «كما اشرنا إليه ...» قد تقدّم البحث عن اختلاف آراه الحكماء في ادراك النفس هل هو على سبيل رشح الصور على النفوس، أوعلى سبيل الإشراق، أوعلى سبيل الفناء في القصل الثالث و الثلاثين من المرحلة السادسة في العلّة و المعلول (ج ٢ ـ ص ٢٥٥ من هذا الطبع بتصحيحنا و تحليقاتنا عليه) فراجع.

ص ۱۷۰ ـ س ۲۰، قولسه: «فاذن النفس متى كانست بجلبوة المرآة متطهرة القلب...» تطهير القلب بأقسامه الخمسة مبحوث عنه في الفصل الخامس من فصول الفاقحة من مصباح الأنس للعلاّمة محمدين حجزة الشهير بابن الفنارى في شرح مفتاح غيب الجمع و الوجود للعلاّمة محمدين اسحاق القونوى (ط ۱ من الرحلي من ص ۲۱ ـ الى ص ۲۶)؛ و أقسامه الخمسة: أحدها القلب النفسي، و ثانيها القلب المقبقي المتولّد من مشيمة جمعية النفس، و ثالثها القلب الحامل المسحّر بين الوجودي الباطني المتولّد من مشيمة الروح، و رابعها القلب الجامع المسحّر بين المحضر تين، و خامسها القلب الأحدى الجمعي.

ص ١٧٠ـ س ٢۶. قوله: «قال العلاّمة الحلّى فى شرح تجريدالعقائد...» قال فى المسئلة السّابعة و الثلاثين من الفصل الأول من المقصد الأول (ص ١٠٣ من كشف المراد فى شرح تجريد الاعتقاد بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه). ثم إن رسالتنا فى نفس الأمر مجدية فى المقام جداً.

ص ١٧٠ـ س ٢٨. قولسه: «والمعقبول من نفس الأمر...» يعنى و ما يتصوّر و يعقل من لفظ نفس الأمر عند مايقال الشيء مطابق لما نفس الأمر و يكون الشيء فيه إمّا هوالوجود الحتارجي و كون الشيء في الخارج، أو الذهني و كون الشيء في الذهبن، والمفسروض أن الأحكمام الذهنسيّه الستى قلنا ليست بلحاظ ما في الحارج كالامكمان مقابل للامتناع لا يصحّ القول بأن صحيحها لأنها في الحارج، و كذا لا يصح القول بأن صحيحها لأتها فى الذهن لإمكان كونها كاذبة و مع ذلك موجودة فى الذهسن و يلسزم عسلى هذا صحّة الكواذب. ــ هذه التعليقة نقلناها من مخطوطة عندنا ــ.

ص ١٧٠ـ س ٣٢، قول...: «بـزوال المفيد للعلم...» اى بزوال المعدّ للعلم، أى بروال المعدّ للعلم، أى بروال المغيد للعلم فائدة على الإعداد. وقوله: «وهاتان الحالتان» أى السهو و النسيان فى الكواذب قد تعرضان فى الأحكام الكاذبة فلم يأت ـ أى الخواجة المحقى الطوسى لم يـأت فى جـواب السؤال بمقنع، و فى بعض النسخ بمشبع. و إن شئت فراجع الشوارى ـ ط ١ من الرحلى ـ ج ١ ص ١١٢.

ص ١٧١ـ س ۴، قوله: «على هذا الوجه» أي الوجه المؤكّد.

ص ١٧١\_س 6. قوله: «من العلم الانطباعي» أي العلم الانفعالي.

ص ١٧١\_س ١٤، قوله: «من ذلك العالم» أي العالم العقلي.

ص ۱۷۱ــس ۱۷، قولــه: «أوزوال حالة وجودية له» اى زوال حالة وجودية لشىء آخر.

ص ١٧١ــ س ١٩. قولــــه: «فإنّ الأول...» الأول هو اليقين. والثانى هوالملكة. أى فانّ اليقين خير حقيقي. والملكة نافعة في تحصيل الحق.

ص ١٧١ـ س ٢٣. قول.: «حصلت له ملكة الائصال من هذه الجهة» أى من جهة تكرّر ملاحظتها لعلوم صادقة.

ص ١٧١ ـ س ٢٨، قوله: «الموقف العاشر في دوام جودالمبده الأول...» ينبغي في المقام المتدبّر المتام في التوحيد الصحدي، و في آنه سبحانه دائم الفضل على المبريّة، ولا يتصور في واجب الوجود بالتوحيد الصحدي و في أنه سبحانه دائم الفضل على المبريّة إمساك الهيض فيجب التأمل و التدبّر في كثير من الأقوال الواردة والأمثال السائرة لتنبيه الناس؛ و عليك بالتدبّر و التفقّه في قوله سبحانه: «و تلك الأمثال نضربها للنّاس و ما يعقلها إلاّ العالمون» (العنكبوت ـ ٣٣)؛ و كذا في قول حجّة الله الإمام محمدبن على باقر العلوم عليه السلام: «قد انقضى من

قبل آدم الذي هو أبونا ألف الف آدم أو أكثر.

و عليك في هذا الأصر المبرم التوحيدي القبويم الأصيل برسالتنا الفارسية الموسومة بـ «رتق و فنق»، و قد أشرنا اليها أيضاً في تعليقة على اول «المسلك المثافى القدم و الحدوث و ذكر اقسام التقدم و التأخر» (اوّل ج ٣ من هذاالطبع \_ ص ٥ و ع)؛ و اعملم أنا جعلمنا تلك الرسالة الرصينة «الكلمة ٣٣٣» من كتابنا المطبوع: «الف كلمة و كلمة» فعليك بالرجوع اليها. ثمّ اعلم أن النكتة ١٩٩ من كتابنا المطبوع» «هزار و يك نكته» أى الف نكتة و نكتة، و تلك الكلمة المذكورة كلّ واحدة منهما متمّمة للأخرى فعليك بالرجوع الى تلك النكتة أيضاً؛ على أن الدرس المثلاثين من كتابنا المطبوع المسمّى بـ «دروس معرفة الوقت و القبلة» المدرس المثلاثين من كتابنا المطبوع المسمّى بـ «دروس معرفة الوقت و القبلة» مسمّم تلك الكلمة و النكتة أيضاً، و بتلفيق تلك الكلمة و تلك النكتة و ذلك الدرس تحصيل رسالة كاملة مفيدة جيداً في مسائل هذا الموقف العظيم، و الله سبحانه فتّاح القلوب و منّاح الغيوب.

ص ١٧١ــ س ٣١. قوله: «اعلم أن هذه المسئلة من عظائم المهمّات الحكمية و الدينية...» أى مسئلة دوام الفيض أزلاً و أبداً».

ص ١٧٢-س ١٩، قوله: «بل هي في جميع هذه الصفات...» ضمير هي راجع الى الماهية في السطر المقدّم: «والماهية لابشرط ليس لها في ذاتها من حيث ذاتها وجود...».

ص ۱۷۲ـ س ۳۲، قولسه: «باجراء التطبيق و التضايف...» قد مرّ بيان برهان التطبيق و التضايف في الفصل الخامس من المرحلة السادسة.

ص ۱۷۲\_س ۳۳، قولـــه: «قـــالوا إنّ هـــذه المتعاقــبات...» أى قـــال اتــباع الفلاســفة: إنّ هـــذه المتعاقبات و الحوادث لاكليّة لها أى لا اجتماع لها فى الحنارج ولا فى الحنيال الخ. وقوله: «و قد ذهلوا» اى وقد ذهل اتباع الفلاسفة و غفلوا الخ.

ص ١٧٢ ـ س ٣٥، قولـــه: «على وجه العدل...» لا يَخفَى لطفه، أي على وجه القضيّة المعدولة.

هوانسان شيء هو لا ألف.

ص ۱۷۳ـ س ۱، قولسه: «بمعنى السلب العدولى» أى معدولة المحمول. و قوله: «سلباً بسيطاً» مفعول مطلق نوعى لقوله: «أن يسلب عنها القدم...»

ص ۱۷۳ س ۲، قولسه: «الحدوث» فاعل يثبت في قوله: «ولكن يثبت» وقوله: «ويحكم عليها...» أى يحكم على كل واحد واحد من جزئيات الحركة الخ. ص ۱۷۳ س ۱۳، قوله: «السلب من كل شيء بتقديم السلب على الحيثية» و ذلك لأن في التأخير إيهام ايجاب العدولي و يصير المعني الانسان من حيث

ص ۱۷۳ ـ س ۲۱، قوله: «في مباحث احكام الجوهر...» اى الحركة الجوهريّة. ص ۱۷۳ ـ س ۳۰، قوله: «ونسبة الضعف الى القورّة) القورة بمنى الشدة.

ص ۱۷۴ـ س ۵، قولـه: «سواء كان بالذات...» كالصوّر النوعيّة، و قوله: «أو بالعرض» كالعوارض و النفس مثلاً.

ص ١٧٤ـس ٩، قولسه: «لأمرصورى...» لأمر اى التفيّر صورى أى جوهر ذاتى داخل فى قوام وجوده، الضمير فى وجوده راجع الى الجسم أى داخل فى قوام وجود الجسم. و قولسه: «غير متحصّلة الوجود...» أى غير متحصّلة الوجود فى نفس الأمر والوجود العينى إلا بصورة التغير و التجدّد ـ الإضافة أى إضافة الصورة الى التغيّر و التجدّد بيانيّة.

ص ۱۷۴ س ۱۱، قوله: «بحسب مرتبة من مراتب...» و هي مرتبة ذاتها من حيث هي هي.

ص ۱۷۴\_س ۱۳، قوله: «فإن الواقع منها...» ضمير منها راجع إلى الهيولى. و قولـــه: «فى نفـس الواقع» اى فى نفس الحنارج و بين عدم الاتصاف بها فى مرتبة الواقع و مرتبة الذات. و الأول غير مستلزم الخ.

ص ۱۷۴ــس ۱۷، قولـــه: «ثابــت لهــا فى الواقـــع» أى فى الواقـــع و العين دو المكس الكلّـى الخ.

ص ١٧٤ س ١٨، قوله: «لما يلزم وجودها» أي للصورة النوعيّة.

ص ۱۷۴-س ۲۲، قولــه: «كــل مــا يوصــف بــه الحركة» اى كلّما يعرّف به الحركة.

ص ١٧٤ ـ س ٢٥، قوله: «لكن بعضها متأخرة الوجود...» ضمير بعضها راجع الى الموجودات.

ص ۱۷۴ ـ س ۲۶، قولسه: «واللاكسون الإنفصالي» عطف تفسيرى للعدم، و اللاكون الانفصالي بمعنى انفصاله عن كونه فى العين أى انفصال لاكونه عن كونه. و قوله: «والاستحالات...» اى والإستحالات الانفعالية المنقطعة و المنتهية بغيرها.

ص ١٧٤-س ٢٧، قولد: «و بعضها مع التغير...» الضمير راجع الى الموجود عن التغير و الموجودات، والجملة معطوفة على قوله: «بعضها متأخرة الوجود عن التغير و الزمان، أى بعض الموجودات التي في هذا العالم متأخرة الوجود عن التغير و الزمان، و بعضها مع التغير والزمان.

ص ۱۷۴\_س ۳۰. قوله: «لكان زمان حركته كذا» أى ساعةً او اكثر مثلاً.

ص ۱۷۴ــ س ۳۲، قولـــه: «نعـم يمكــن أن يكون...» اى نعم يمكن أن يكون الشيء في حدّ ماهيته الذاتيّة الخ.

ص ١٧٣ ـ س ٣٥. قولد: «واعـلم أن القوم أنما وقعوا...» هذا القول باطلاقه غير صحيح لأنَّ جميع المشائين ليسوا قائلين باعتبارية الوجود بل جماعة منهم قالوا بأصالته و تقدّمه بالذَّات على الماهية في الخارج.

ص ١٧٥ـ س ٥. قولــه: «فـيعود الكــلام إلى ذلك الوجود السابق» في كونه عارضاً و مسبوقاً بوجـود المعـروض. وكذا في الوجود الثالث و الرابع الى غير الـنهاية فيتسلسل لوكان الوجود السابق غير اللاّ حق؛ أو يدور لو فرض السابق عين اللاّ حق و نفسه.

ص ۱۷۵ــس ۷. قوله: «لموصوفاتها بعد تمامية تحصّلها.» الضميران فى تحصّلها و ذاتها راجعان إلى الموصوفات فى قوله لموصوفاتها.

ص ١٧٥ ـ س ١٢، قوله: «و محلّ الحركة» عطف على المعروض.

ص ١٧٥ ـ س ١٤، قول ـ ه: «يوجب إعادة الكلام في الهملّ و لزوم التسلسل أوال دور...» أى يوجب إعادة الكلام بأنه إمّا ثابت أو متغيّر و الأوّل باطل، و الثانى إمّا أن يكون التغيّر زائداً على ذاته فينقل الكلام في محلّ ذلك التغيّر و هكذا حتى يتسلسل، و هذا إذا فرض التغيّرات مفائرة ولو فرضت متّحدة يلزم الدور. و قول من «والـ ثانى لا يخلو إما أن يكون عين ماهيته » أى إمّا أن يكون التغيّر عين ماهيته الح.

ص١٧٥ ـ س ١٧٧. قو ـله: «يسارق الوحدة...» أى والكلُّ ليسلـه وحدة حتَّى يكون لـه وجود في نفسه.

ص ١٧٥\_ س ٢٨، قولـه: «موجوداً بوجود الصورة...» أى وجوداً عقلانيّاً أى المثل المفارقة الإلميّة.

ص ١٧٥ ـ س ٣٤، قوله: «قد سبق في العلم الكلِّي» أي في الأمور العامّة.

ص ۱۷۶ــ س ٣. قولـــه: «لايخلــو إمــا أن يكــون...» خبر لقوله: لأن كلّ ما لأجله الخ.

ص ۱۷۶ـ س ۶، قولـــه: «وأنه متشابه الأحوال» أى متّحد الأحوال، و قوله: «بل كانت الأحوال كلّها على ما كانت عليه...» أى على ما كانت عليه من العدم. ص ۱۷۶ـس ۱۰، قوله: «كلها صادقة حقّة اضطرارية» أى ضروريّة.

ص ١٧٤ س ١٤، قوله: «بمنزلة الماهية» اى بمنزلة الماهية في عدم الجعوليّة.

ص ۱۷۶ـ س ۲۰، قولـــه: «المــنكرين للحدوث» اى المنكرين لحدوث العالم بمافيه و معه.

ص ۱۷۶ـس ۳۱، قولــه: «يلزم أن فى ذاته...» والصواب: يلزم أن تكون فى ذاته، وقد سقط فعل تكون من العبارة فى الطبع الأول الرحلي.

ص ۱۷۶ س ۳۲ مقولسه: «فالحادث التأست...» اى فالحادث الثابت زماناً فى ذاته تعالى وجب أن لايعدم عنها أبداً: و ان كان المبطل له اى للحادث الثابت أمراً يضادًه اى يضادً الحادث الثابت

فما كان يوجد في ذاته الخ.

ص ۱۷۷ــس ۵. قولـــه: «ويكون الواجب لذاته منفعلاً...» و ذلك لأنه يكون مؤتمراً منه على هذاالفرض الباطل دائماً.

ص ۱۷۷ــ س ۷، قولــه: «ولا يلزم تسلسل...» اى ولايلزم تسلسل الحوادث العالميّة الى غير النهاية الخ.

ص ١٧٨ـ س ١، قولسه: «على انقطاع الفيض...» لايخفى حسن تعبيره على تشنيع عقيدتهم الفاسدة في معرفة دائم الفيض على البريّة.

ص ۱۷۸ــس ۲. قولـــه: «مــــبوقة بعد مات لا أول لها» أى دورات تقدّمت عليها.

ص ١٧٨ـــ ۵. قولـــه: «يقتضى أن يكون السابق...» أى يقتضى أن يكون مجموع تلك العدمات مقارناً للمسبوق المتأخر أى هذا الموجود.

ص ١٧٨ـس ٧، قولـه: «إمّا أن يجوز حصول شيء منها...» أى إما أن يجوز حصول شيء من الحركات فيه أى في الأزل أولا الخ.

ص ۱۷۸ــ س ۱۳، قولـــه: «غــير مسبوق بالفير مطلقاً» لاكونه غير مسبوق بشىء بعينه فقط.

ص ۱۷۸ ـ س ۱۶، قولت: «هـ و مسمى الحركة» أي ذلك الشيء هو مسمّى الحركة و القدر المشترك.

ص ۱۷۸ـس ۲۰ قولسه: «وفسه نظر فلا تذهل» و هو أى النظر أن الطبيعة ليسست شسيئاً واحسداً مستمراً محفوظاً بتعاقب الأفراد بل واحدة بوحدتها متكثّرة بتكثّرها معدومة بانعدامها موجودة بوجودها فلاحكم لها غير حكم الأفراد.

ص ۱۷۸ـ س ۲۲، قولسه: «ومنها مالا يقع إلاّ على الترتيب الزماني» كالاب والإبن. و قوله: «ولا كذلك الجموع» أى مجموع الضدين.

ص ۱۷۸ــ س ۲۸، قوله: «وهو الذي يغرض عند كونه معدوماً» أي عند كون الشيء معدوماً. ص ١٧٨ــ س ٣۴، قولـــه: «و هــو من حملة المقالطات المذكورة فى المنطق» و ذلك لأنه يصير صورة الاستدلال هكذا: لوكان الحوادث غير متناهية لزم أن لايقع شىء منها إلاّ بعد انقضاء ما لايتناهى.

ص ۱۷۸ـ س ۳۵. قولــــد: «والاستثناء ممنوع» و هو قوله: لكن توقّف وجود شىء على انقضاء مالايتناهى محال.

ص ۱۷۹ــس ۴. قوله: «بحسب فرضنا و اعتبارنا فقط» و عدم التفاتنا إلى ما يأتى بعد هذا الأن مثلاً.

ص ۱۷۹ــس ۵، قولـــه: «أن يكــون فى جانــب...» أى أن يكون التناهى فى جانب الخ.

ص ١٧٩ س ٩، قوله: «فلا يخلو إما أن تنقص...» اى فلا يخلو إما أن تنقص الجملة الناقصة عن الجملة الزائدة فى الطرف الآخر غيرالمتناهى أولا تنقص الخ. وقوله: «وإن نقصت إحدى الجملتين عن الأخرى فى الطرف غيرالمتناهى لوم تناهى الجملة الناقصة الخ. و قوله: «وكذا الحوادث المقارضة لها أى للحركات الماضية متناهية فى جانب الأزل و ذلك هو المطلوب.

ص ١٧٩ ـ س ١٧، قولمه: «والجواب أن ذلك اللزوم...» و حاصله أن اقتضاء الدوام لأحدهما بالذات و للآخر بالعرض.

ص ۱۷۹ ـ س ۲۰، قولـه: «على ما اعترفتم به...» أى على ما اعترفتم به أيّها الحكماء.

ص ۱۷۹ـ س ۲۲، قولمه: «لزم أن يكون للحوادث بداية» اى للعالم الجسمانى بداية. فإن الحوادث لولم تكن متناهية فى جهة الماضى كانت الأبدان أيضاً موجودة معها و غير متناهية و لم يكن للعالم بدو.

ص ١٧٩ـ س ٢٨، قوله: «و هكذا لايزال...» قال بعضهم: هذا الكلام في غاية السقوط لأنَّ حصول الجمسوع الأول كاف في المطلوب أي الحدوث ولا يضرّ،

حصول مجموع آخر متصلاً به على أن حال التالى أيضاً علىالفرض حال السابق فى الحسدوث انتهى. و اقول هذا الكلام أعنى ما فىالكتاب فى غاية الصحّة، و ذلك لأن ما يسزاد عسلى المجمسوع أنما يؤخذ من الجانب الماضى لا المستقبل، و إن كان ظاهر العبارة يوهم الثانى فى النظرة الأولى فلايرد اعتراض ذلك البعض.

ص ١٨٠ س ٣، قوله: «على أن قاعدة الإمكان جارية...» المراد بالامكان في المقام هو الإمكان الأشرف، و هذه القاعدة الرصينة ناطقة بأن الأرض لاتخلو من حجّمة قائمة لله تعالى على عباده و هو واسطة الفيض بين الحق سبحانه و الخلق فتبصر؛ على أن الأسماء الإلهية لاسبيل للتعطيل إليها، و كفاك في المقام مرشداً قوله سبحانه: كلّ يوم هو شأن، و كلمة الله قبلة الأسماء و مظهره كعبة الكلّ و قطبهم و هذا أيضاً دليل على إثبات واسطة الفيض، والله هوالهادي.

ص ۱۸۰\_س ۸ قولـه: «فإذا أصفنا ذلك الواحد...» أى الواحد الذى أفرزناه أوّلاً.

ص ١٨٠ـس ١١. قول. «قإن الذهن لايمكنه عدّها...» و إن أمكنه الإحاطة بها عـلى الإجمال و بالوجمه، و إنما لايمكن الذهن عدّها و تصوّرها على سبيل النفصيل و الإكتناء لكونها غير متناهية.

ص ۱۸۰ ـ س ۱۹، قوله: «والماهية المجرّدة عنه اعتبارية محضة...» اى تابعة لـ لائها حدّ الوجود و الحدّ تابع للمحدود.

ص ۱۸۰ س ۲۵، قول د: «والأرباع المتداخلة...» ذكر الأرباع بعد الأنصاف مجرد تكثير مثال، و كذالأثمان بعدالأرباع، و هكذا، فلا حكم لذكر الأرباع عليحدة. ص ۱۸۰ س ۲۸، قول د: «إلا أنها ليست موجودة...» أى إلا أنها ليست موجودة بنعت الوحدة بل هى موجودات كثيرة لكل منها حكم خاصّ.

ص ۱۸۰ س ۳۱. قولسه: «وهيهـنا نكـتة وهـى أنـك...» هذه النكتة العليا مذكورة فى آخرالفصل الرابع و الثلاثين من الطرف الثانى من اتّحاد العاقل بمعقوله، و تفيد هنالك نتيجة. و ها هنا نتيجة أخرى لايخفى علىالبصير بيانهما فتدبّر. ص ۱۸۰ س ۳۵، قولمه: «أوفى رباط عقلى يجمعها» الرباط بكسرالراء. و فى منسهى الأرب: «رباط بالكسر آنجه بوى بندند ستور و مشك و جز آن را، رابط ككتسب جمع»؛ و بالفارسمى السرائج: رباط كاروانسرا؛ ثم لايخفى حسنالتعبير بمد «أوفى رباط عقلى يجمعها».

ص ١٨١ـس ١١، قولـه: «قال بعض الأذكياء...» هذا البعض يريد ابرام رأى المتكـلمين فـتكلف فى تصـوير مجموعات غير متناهية على فرض كون الحوادث غيرمتناهــية أزلاً، ثم توهّــم التطبــيق فى تلك المجموعات ثم استنتج بالتطبيق على وهمه أن العالم حادث زماناً.

ص ۱۸۱ـس ۱۲، قولــه: «توقّـف مجموعها على ما يبقى منه...» ضمير منه راجــع إلى مجموعهـا؛ يعنى أنَّ العشرة مثلاً إذا نقصنا منها واحداً بقى تسعة و هذه التسعة لكونها جزء اللعشرة تتوقف عليها العشرة. و هكذا فى التسعة و ما يتلوها.

ص ۱۸۱ـ س ۱۷، قولـــه: «كما أن فعلية الهيولى نفس قوّتها و استعدادها...» لأن القوّة والقبول هو فعليّتها لأنها عبارة عن فعلية القوّة لاقوّتها.

ص ١٨١- س ٢١، قولمه: «كما ذكره الشيخ فى الهيات الشفاء...» راجع الفصل الحساس من المقالـة النالـئة من إلهيّات الشفاء فى تحقيق ماهية العدد. و تحديد انواعه. و بيان أوائله (ص ١٣٤ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

ص ۱۸۱ـس ۲۴، قولسه: «فيلزم في اعتبار...» اي فيلزم في اعتبار آي واحد منها و اختصاص كلّ واحد منها لمبدئية العشره الترجيح بلا مرجّع الخ.

ص ١٨١ـ س ٢٩، قولـــه: «إسا حــال عدمــه أوحال حدوته أوحال بقائه» الضمائر الثلاثة راجعة إلى العالم في قوله: فالعالم حادث.

ص ١٨١ ـ س ٣٢، قولمه: «بل الفاعل يوجده...» و هذا و إن كان تحصيلاً للحاصل لكن بنفس هذا التحصيل و ليس هذا بمحال.

ص ۱۸۱ ـ س ۱۳۴ قول ـ ه : «فيلزم من ذلك ثبوت الواسطة بينهما...» الواسطة هي ثبوت المعدومات.

ص ۱۸۲\_س ۱. قوله: «لزم إما الانقلاب في الماهية» اي لزم صيرورة الممكن واجباً.

ص ۱۸۲ـس ۱۱. قوله: «فلم يوجد فى الأزل شىء منها» اى فتكون حادثة. ص ۱۸۲ـس ۱۳. قولـه: «أو ملزوم له» أى ملزوم للحصول التانى فعلى هذا يكون السكون عسبارة عن عدم الحركة عمّا من شأنه الحركة و هذا المعنى لازم للحصول الثانى فى الحيّز الأوّل.

ص ۱۸۲ ـ س ۱۴. قول ـ ه الأنه إن كان بسيطاً ... » أى لأن الجسم ان كان بسيطاً تشابهت أجزاؤه فجاز أن يتلبّس كل منها أى كل من الأجزاء بحيّر الآخر ولا يحصل ذلك إلاّ بالحركة؛ و إن كان الجسم مركباً أمكن الحركة على بسائطه وهي أى الحركة على بسائط المركّب تستلزم الحركة عليه أيضاً أى الحركة على المركّب أيضاً.

ص ۱۸۲ـس ۱۶، قولسه: «يفيدنغى موجود غيره...» و ذلك لأن كل موجود غـيره تعـالى يشترك معه فى المصداقية لمفهوم من المفاهيم العامة كالوجود العام و الشـيئية و نحـو همـا فـيلزم عـلى طـريقة اسـتدلالهم فى نفس المجردات اشتراك الموجودات معه و تحقّق ما به الإمتياز و يجيىء منه التركيب تعالى الله عن ذلك.

ص ۱۹۸س ۱۹، قولسه: «لأن الجركدات...» لاشبهة أن الجردات فائقة على وجمود الجسمانيات و منزّهة عن أوصاف الجسمانيات و عبرّعن ذلك التنزيه بقوله مبائن لوجودالجسمانيات؛ والضمير الجرور في قوله «لكن يعبر عنها» راجع الى الجمردات؛ و في بصض النسمخ: «لكن يعبّر عنه» فالضمير راجع الى «نحو من الوجود» والمآل واحد.

ص ۱۸۲ـس ۲۷، قولـــه: «أولأفـرادها بدايــة لاتحصــل قبلها» أى لاتحصل الأفراد قبل البداية.

ص ١٨٢ س ٣١، قوله: «كبقاء الحيولى» أى الحيولى الأولى المفتقرة الى المتممات الخ.

ص ١٨٣ س ١٠. قوا ــ «ان الحكمة غير مخالفة للشرايع الحقّة الإلهية...»

حكمة المتعالية \_ الجلّد الخامس

سيأتى تفصيل البحث عن ذلك في الفصل الثاني من الباب السادس من المجلَّد الرابع من الأسفار الاربعة في سفر النفس.

ص ١٨٣ س ١٢، قولــه: «ولايقدر على ذلك...» اى ولايقدر على التطبيق، و إن شئت قلت: ولا يقدر على العرفان بذلك التطبيق إلاَّ مؤيَّد الخ.

ص ١٨٣ـ س ٢٩. قولــه: «و إنمـا بقـاؤه بتوارد الأمثال...» اشارة الى تجدّد الأمـــثال، و قد أشرنا إلى الى بعض مواضع الكتاب إلى البحث عن تواردالأمثال و تحدّدها.

ص ١٨٣ـ س ٣٠. قوله: «قال بعض العرفاء في كتابه...» هذا العارف هو عين القضاة الهمـداني، و نقـل المصـنّف عـباراته من كتابه «زبدة الحقائق» تلخيصاً و اختصــاراً. و إن شئت فراجع الفصلين الحادى و الخمسين و الثاني و الخمسين من زبدة الحقائق (ص ۵۵ ــ ۵۷). ثمّ اعتراض عين القضاة على الفلاسفة القائلين بقدم الزمان للعالم، فضلاً على المتكلمين القائلين بأن للعالم بداية زمانية فتبصّر.

ص ١٨٩ــس ١٣، قولــه: «فإن سبق وجوده على شيء...» عبارة الزبدة هكذا: «فان سبق وجوده على كل شيء متساو فإنه سابق الوجود على وجود العالم كما أنه سابق الوجود على وجود صورة هذه الكلمات المسطورة في هذا الكتاب مثلاً.

ص ۱۸۴ــس ۱۶، قولـــه: «والله عــزّوجل سابق...» عبارة الزبدة هكذا: والله تعمالي سمابق علىالزمان المستقبل حسب سبقه علىالزمان الماضي من غير فرق. (ص ۵۷ من الزبدة).

ص ١٨٩ـــس ٢٣. قولـــه: «و غــير ذلـك مــن الآيات القرآنية...» نحو قوله سبحانه: إن الله يمسك السموات والأرض أن تزولا.

هذا آخر ما حرَّرنا من تعليقاتنا على إلهيَّات الأسفار في دورات تدريسنا ذلك الكـتاب العلّميـيني الـذي يشــهده المقـرّبون في الحــوزة العلميّة بقم المحميّة، و آخر دعويهم أن الحمدلله ربّ العالمين و أنا العبد خدوم العلم و الدين: حسن حسنزاده الآملي.

## Al-Hikmat Al-Mota' āliya Fl Al-Asfar Al-Aqliyah Al-Arba' a

VOL 4-5

کتاب از شنبیدای این با ماندار ایک با اصدا را با با این این در از معروب ترین و نهر می کتاب های ربی فصفه اسلامی در خوره های خصه امر منحقه به فرد خکتم الهی فیلسود. ربانی و اخباک فلسته اسلامی اصدرآلاساز محسدس امراضه شواری معروب به اصدر انسالهم را با اسلامیدار ایست.

او ، که جود عارف وسالک بود پنانو مدان عرفانی جو نمن آنو حتاو بادش را بیراسا س بشرهای چهرگاله مالک افر الله به حهار مجلد بشنیم کرد:

١ - النور عالبه درباره طلبعت الوجود و عوارتين داني أن:

۴- فلمطبعي. سابلر متولات کيور ٿئٽ ۽ نفذ نفيدلات فرصي ۾ ماهسٽار حوهر و عرص

العموالهي بالساحب حصيرت إب حل خلاله شامل النات واحت الوحود وصفات

حق نعالی <u>۲۶ مساحت عمل الب</u>سار از نقطهٔ أحسار با احراب براحین بکا ساران معنی معادد

مىيىسودىنە براي يېرە برگىرىد.



## Al-Hikmat Al-Mota' āliya Fl Al-Asfar Al-Aqliyah Al-Arba' a VOL 4-5

VOL 4-5

کلانیه از رشینیاد که این با داده کاری خدن داره به با بین به دار مغروب برس و شهر بی کلاب های تربی هدانمه آنباراتی در خور دهای خیسه ایر اسختمر به در خطیم نامی فیستود، ریامی و اختاکه طبیعه اسلامی امیدرآندندر تحسیس از ضبطبراری مغروب به اعتدار انسالهمی اینا اسلامیدارا است.

. او . که خود عارف و مالگذاید بناتر بندانی مربایی خورسر اما خناو بدش را براسا س اما هاه احداد کالور (ایک الا القدیدیت مجللا شدید کامه

١ اين غاينه دايا وطبعت الرجيان واعراري وايرال

2- علم طبيعي، ساليل متولاً بنا كيوم كيف ريفية بتبيالاً ب غرضيي و بناهيب را جوهر و فارد.

عنه الهي باسباحب - هسترسار با جل جلاله شامل الناسار احب الوهودو صفات.
 عنو لغالي

المساحب على النظر أن عقلة أحدة إلى أنا حرال من حمل حمل إلى على معادر والناقة حسال الناقي عاليم معادر وإلى عاليم المساقب المساقب والناقة حسل والناق عاليم والناق مسئول المساقب المسئول والناقل والن

